# Agrarian Policy of Islam.

T. Abdulla, M. A., LL. B.

SLAM is not only concerned with the metaphysical but also with the materialistic aspects of man. It has an economic policy of its own which comprehends all the good qualities of socialistic as well as capitalistic systems of economy. Agronomy is but one branch of economics and as such, like any other sytem of economy Islamic system also has a distinct agrarian economy.

Islam declares:— "Lo! the earth is Allah's" (Q. 7:128) and "He it is who created for you all that is in the earth" (Q. 2:29) These two Quranic verses prove that the ownership of land belongs to none except God. No sooner did Mohammed, the Prophet establish an Islamic kingdom than he announced: "All waste lands belong to God and his Prophet and any person who intends to cultivate land could possess it from me". Words of the Prophet are considered to be explanations of the verses in Quran and in this context they mean that lands belong to God and the existing government and any body who cultivates the same could acquire a permanent right to it. This shows that Islam does not allow any intermediary like our Janmi between the government and the cultivator. The cultivator becomes the absolute owner of the land he cultivates. He loses his ownership only if he fails to cultivate the same for three consecutive years.

Islam prevents an indiscriminate distribution of lard. It requires land to be distributed only to those who would cultivate it properly. If any body leaves his lands uncultivated for three successive years, he forfeits his right to the lands and they shall automatically vest with the government (Kithabul Kharaj—77).

When Prophet entered into an agreement with Ukaidir who was the chief of Doomathul Janathal, a place near Damascus, he compelled the chief to distribute the vast tracts of uncultivated lands he possessed to the land-less population of the place (Kithabul Amval—195).

Aboobaker, the first Caliph of Islam was a strong administrator, though he was mild in behaviour. He said thus: "The weak among you shall be strong in my eyes till I have vindicated his just rights and the strong among you shall be weak in my eyes till I have made him fulfill the obligations due from him".

Again during the regime of Umar, the Great, he confiscated all the lands that were lying uncultivated. For instance, when Umar knew that Bilal was not cultivating a portion of the land donated to him by the Prophet, he gave orders to Bilal to pass it over to the government. Bilal refused to do so on the plea that those lands were donated to him by the Prophet. But Umar took it by force and distributed it among the landless. (Kithabul Kharaj—294). Soon after this incident Umar declared thus: "If anybody gives life to the dead earth (cultivates) he acquires thereby a right to it"—(Kithabul Amval—290).

Another point which Islam stressed in the case of distribution of land was that the best lands should not concentrate in the hands of a few. Care was taken to see that even the generations yet to be born should have a right to the lands. Thus when the Muslims captured Iraq in a battle against the Persians, Umar on consultation with others decided to allow the fertile lands there to vest with the government because, if they were distributed to them, the future generation would be bereft of their benefits (Kithabul Amval—61).

There are innumerable such examples to be cited to show the just and equitable distribution of lands in Islam but pressure on space prevents me to do so.

In the case of properties which are of a public nature, Islam lays down that they could not be possessed by any private individual. They are considered to be public properties. The Prophet once declared: "None except Allah and his Prophet could claim ownership to pastures". The same rule applies to oceans, rivers etc.

Lastly, Islam does not allow lands to be leased out. When the Prophet established Islamic government at Madina, he abolished the system of leasing out properties. He said: "If any body has land, let him cultivate it, if not, let him donate it to his brethren" (Bokhari). But if any one becomes in-capable of proceeding with the cultivation of land after effecting certain improvements on it, Islam does not prevent him from sharing a portion of the yield, on being leased out to another. What Islam insists in this case is that the share he enjoys must be proportionate to the expenses incurred by him.

+

<sup>(</sup>English version of an extract taken from "The Distribution of wealth in Islam' (Malayalam) by C. N. Ahmed Moulavi.)

#### ഐക്വരാഷ്ട്രസഭയം ലോകസമാധാനവം

വി, കെ, അബ്ബ, സീനിയർ ബി. എ.

"(BTOറിദ്യേവും, ആപൽക്കറവുമായ ഒരു ശസ്ത്രക്കിയയ്ക്ക് വിധേയനായ ഒരു രോഗിയായിരുന്നു ഒന്നാം ലോകമഹായുലാത്തിന്ദ്ര് ശേഷമുള്ള ലോകം. ജീവിതം തുടന്നുപോകവാൻതന്നെ കഴിയുമോ എന്നു് ആ രോഗി തേപ്പെട്ടു. അത്രയ്ക്ക് മാത്രം പരുക്കം, ആഘാതവും ഏററിട്ടുണ്ടായിരു അവന്നു്." ഒന്നാംലോകമഹായുലാം ചവച്ചുതുപ്പിയ ലോകത്തിൻെ ശോചനീയമായ ചിത്ര ഞെ ഇങ്ങനെയാണ് തൻറെ 'ലോകചരിത്ര'ത്തിൽ എക്ക്. ജി. വെർസ് വരച്ച് കാണിച്ചിരിക്കുന്നത്ത്. രണ്ടാം ആഗോളയുലാത്തിനു ശേഷമുള്ള ലോകത്തിൻറെ നില ഒരു പക്ഷെ ഇതിലും എത്രയോ മടത്യു് ദയനീയമാണ്. ശരീരമാകെ കാിന്വണങ്ങളും, മുറിവുകളും ബാധിച്ച്, അസഹ്യ വേദനയോടെ അരങ്ങുകയും, പിടയുകയും ചെയ്യുന്ന ഒരു ഭയകരരോഗിയാണ് ഇന്നത്തെ ലോകം. ശാസ്ത്രത്തിൻറെ മികച്ച കഴിവുകഠം ഉപയോഗപ്പെട്ടത്തി, വേദന വിഴുത്തികഴിയുന്ന ഈ രോഗിയ്ക്ക് നവഴിവനം, ചൈത്ത്യവും തിരിച്ചേകവാൻ കിണഞ്ഞു പരിശ്രമിക്കുന്ന ഒരു ആധുനിക ഭിഷഗ്വര നാണ് ഐക്വരായുസംഭ.

ലോകചരിത്രത്തിന്റെ താളക്കാ മറിച്ചു നോക്കുകയാണെങ്കിൽ ഒരു ഭാഗത്ത് അസമാധാനവും, കുഴപ്പവും സ്തൂഷ്ടിക്കുന്ന ശക്തികാം വളന്ന് വന്നിരുന്നുവെങ്കിൽ, അതോടൊപ്പംതന്നെ മവരാ ഗത്ത് സമാധാനവും, ശാന്തിയും സ്ഥാപിക്കാൻവേണ്ടിയുള്ള മനാഷ്യാൻറ അഭിലാഷവും രൂപം പ്രാപിച്ചിരുന്നുവെന്ന് കാണവാൻ കഴിയും. ലോകത്തിൽ വിവിധഘട്ടങ്ങളിലായി വന്ന എല്ലാ പ്രവാചകന്മാരുടേയും, പരിഷ്കത്താക്കളുടേയും ലക്യും സമാധാനം സ്ഥാപിക്കുക് എന്നതായിരുന്നു. ഒന്നാംലോകമഹായുദ്ധാനന്തരം സ്ഥാപിതമായ ലീഗ് ഓഫ് നേഷൻസിന്ന് മുമ്പുതന്നെ സമാധാ സസ്ഥാപനാത്ഥം 222 ലധികം സംഘടിതചരിത്രമങ്ങാം നടന്നിട്ടുണ്ടെന്നാണ് കാണുന്നത്ര്. ര ണ്ടാംലോകമഹായുദ്ധത്തിൻറ ഭീകരകെട്ടതികാം സമാധാനത്തിന്നുവേണ്ടിയുള്ള മനുഷ്യാമിലാഷ ത്തിനു വീണ്ടം രൂപം നൽകി. അതാണ് യു. എൻ. ഒ.

'ശാശ്വതമായ ശാന്തിയും, ഭദ്രതയും ലോകത്ത്' സ്ഥാപിക്കകയും, സ്വാതന്ത്ര്യത്തോടും സൗ ഹാദ്ദ്യത്തോടുംകൂടി മനുഷ്യന്നു് വളരുവാനും, വികസിക്കവാനുമുള്ള ഒരു അന്തരിക്കും സൃഷ്ടിക്കുകയും, ഭാഷ, മതം, ജാതി, ദേശം ഇവയുടെ വ്യത്യാസത്തെ വകവെക്കാതെ സകല മനുഷ്യതടേയും അവ കാശത്തേയും, ആത്മാഭിമാനത്തേയും സംരക്ഷിക്കുകയും ചെയ്യുക' എന്നതാണ് യൂനോവിൻറ ലക്ഷ്യം.

ഈ ലക്ഷ്യപ്പാപ്പിയ്ക്കവേണ്ടി യൂനോ എന്ത് പ്രവത്തിച്ചു? വിവിധരാഷ്ട്രങ്ങരാ തമ്മിലുണ്ടാകുന്ന സംഘഷനിലയെ കറയ്ക്കുവാനും, ലോകസമാധാനത്തെ ഭീഷണിപ്പെടുത്തിക്കൊണ്ടിരുന്ന പല പ്രശ്നങ്ങാക്കും പരിഹാരം കാണവാനും ഐക്യരാഷ്ട്രസഭ യത്തിച്ചിട്ടുണ്ട്. 1946 ൽ ഇറാനിൻറെ അഭ്യന്തരകാര്യത്തളിൽ ഇടപെട്ട റഷ്യൻ സേനയെ പിർവലിപ്പിച്ചത്, ലബനാനിലും, സിറിയായിലും ഇടന്ത് പോന്നിരുന്ന, ബ്രിട്ടീഷ് പ്രഞ്ച് സേനകളെ മടക്കിവിളിപ്പിച്ചത്, അർബേനിയ, യൂ ഗോസ്ലാവ്യ, ബാംഗേറിയ എന്നീ രാഷ്ട്രങ്ങളുടെ ചിത്രണയോടെ ഗ്രീസ്സിൽ നടന്ന ഗറില്ലായുഭാത്തെ നിയന്ത്രിച്ചത്, പാക്കിസ്ഥാൻറെ ജമ്മൂ കാശ്ശീർ കയ്യേററത്തെ തുടന്തുഭായ ഇന്ത്യാ പാക്കിസ്ഥാൻറെ ജമ്മു കാശ്ശീർ കയ്യേററത്തെ തുടന്തുഭായ ഇന്ത്യാ പാക്ക് സംഘഷ്തതേ ഒരു സൈനികസസ്സിയിൽ താൽക്കാലികമായെങ്കിലും കലാശിപ്പിച്ചത്, റഷ്യയെ

ക്കൊണ്ട്. 1948 മേയ് 12\_ാം തിയ്യതി 'ബർലിൻ-ബ്ളോക്കേഡ്' പിൻവലിപ്പിച്ച്, റഷ്യയുടേ യും, പാശ്ചാത്വശക്തികളുടേയും ഒരു യുദ്ധരംഗമായിത്തീരുന്നതിൽനിന്നും ജമ്മനിയെ സംരക്ഷിച്ച ത്, ബമ്മയിലെ അഭ്വന്തരസമാധാനത്തിന്നു' ഭീഷണിയായിരുന്ന ക്വാമിന്താങ്ങ് സേനകളെ അവി വിടെനിന്നും പിൻവലിപ്പിച്ചയ്'— ഇവയെല്ലാം ഐക്വരാഷ്ട്രസഭയുടെ ഗണ്വമായ ചില നേട്ടങ്ങ ളാണു്.

ഫലസ്റ്റീനിൽ നീറിപ്പുകഞ്ഞുകൊണ്ടിരുന്ന അറബി...യ ഇദ് യൂലത്തെ സമാധാനിപ്പിക്കവാ നം, അവിടെ ഒരു ഇസ്രായീൽ സ്റ്റെയിററ് സ്ഥാപിച്ച് അതിനു 1949 മേയ് 11\_ാം തിയ്യതി യൂ നോ അംഗത്വം നൽകവാനും, ഇസ്രായീലും, ജോർഡാൻ, ലബനാൻ, സിറിയ, ഈജിപ്പ്, ഇടങ്ങിയ അറബി രാഷ്ട്രങ്ങളും തമ്മിലുണ്ടായിരുന്ന പല തക്കങ്ങയക്കും താൽക്കാലിക പരിഹാരമെങ്കിലും നിദ്ദേശിക്കവാനും യൂനോവിന്ദ് കഴിഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഡച്ച്, മേധാവിത്വവും, ഇൻറാനീഷ്വൻ ജനതയും തമ്മിൽ നടന്ന യുധം സമാധാനപുവ്വം പരിഹരിച്ച്, ഇൻറാനീഷ്വയെ സ്വതന്ത്രമാക്കാൻ സഹായിച്ചുളം, അതിനു 1950 സെപ്പുമ്പ്, 28\_ാം തിയ്യതി അംഗത്വം നൽകിയതും യൂനോവിൻെറ മ റൈന്റെ നേട്ടമാണ്ട്, കൊറിയൻ യുധത്തെ ഒരു പ്രനാംലോകമഹായുലേമായിത്തിരാതെ അവസാനിച്ചിച്ചുള്ള ലോകസമാധാനത്തിനു യൂനോ നൽകിയ ഒരു പ്രധാന സംഭാവനയാണു്. ''കൊറിയയിൽ നടന്ന ആക്രമണത്തെ അവസാനിച്ചിക്കുക നിമിത്തം, മറവുവാലങ്ങളിലും വിജയപൂവ്വം നടന്നേ കമോയിരുന്ന ആക്രമണങ്ങളെ ഇല്ലാതാക്കുകയാണ് യൂനോ ചെയ്തിട്ടുള്ളത്ക്ക് എന്നു, ജനറൽ അസംബ് ളി പ്രസിഡണ്ടായിരുന്ന ലെസ്റ്റർ ബി. പിയേഴ്സൻെറ (കനഡ) അഭിപ്രായം ശ്രദ്ധാഹമാണ്ട്.

ലോകത്തിലെ അവികസിതമാന്റുങ്ങാക്ക സാങ്കേതികവും, സാമ്പത്തികവുമായ സഹായ അടം നൽകി ലോകജനതയുടെ ജീവിതനിലവാരം ഉയത്തി, അങ്ങനെ സമ്പന്നവും, സമുദ്ധവും, സമാധാനസമ്പുണ്ണവുമായ ഒരു നവിനലോകത്തെക്കുറിച്ചുള്ള നമ്മുടെ സചച്ചം സാക്ഷാൽക്കരിക്കു വാൻ യൂനോവിൻെറ വി വിധ ഘടകങ്ങളായ ലോകാരോഗ്വസംഘടന, ലോകതൊഴിൽ സംഘടന, ഐക്വരാഷ്ട്രവിദ്വാഭ്യാസ്ഥശാസ്ത്രീയ സംഘടന, ഐക്വരാഷ്ട്രവിദ്വാഭ്യാസ്ഥശാസ്ത്രീയ സംഘടന എത്രാക്കുവിദ്വാഭ്യാസ്ഥശാസ്ത്രീയ സംഘടന തുടങ്ങിയവ ചെയ്തയും, ചെയ്യുന്നളമായ സേവനം നിസ്സീമമാണ്ട്:

1948 ഡിസമ്പർ 10 നും ജനറൽ അസംബ്ളി അംഗീകരിച്ച 'മനുഷ്യാവകാശപ്രഖ്യാപ നം' അനുഭാഷ്ട്ര അവകാശങ്ങളേയും, സ്വാത്ത്വങ്ങളേയും സംബന്ധിച്ചു് ചില ഉറപ്പുക**ം നൽ** കുന്നുണ്ടു്. വിവിധ രാഷ്ട്രങ്ങളിലെ നിയമനിമ്മാണത്തിൽ ഇതു സ്വാധീനം ചെലുത്തിയിട്ടുണ്ടു്.

പല മികച്ച നേട്ടങ്ങളും യൂനോവിന്നു ഉണ്ടായിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ശാശ്വതസമാധാനം സ്ഥാപി ക്കുകയെന്ന അതിനെറെ ഉൽക്രായ്ക്കു ഉദ്ദേശ്യം ഇന്നും ഒരു ദിവാസ്വച്ചും മാത്രമായി അവശേഷിച്ചിരി ക്കയാണ്. കൈകിഴക്കൻ എഷ്യയിൽ സാമ്രാല്വത്വശക്തിക്കാ നടത്തുന്ന പൗരസ്വാരന്ത്ര്വധ്വംസ നങ്ങളാം, അവിടുത്തെ കമ്മ്ലണിസ്റ്റ് ഭീഷണി, ഫോർമോസയിൽ പുകഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന കമ്മൂണിസ്റ്റ്...നാഷനാലിസ്റ്റ് തക്കം, മദ്ധ്വപുവദേശത്തെ ജനങ്ങളുടെ മേൽ ആധിചത്വം വെച്ചുകെട്ടാനുള്ള സാമ്രാജ്വത്വശക്തികളുടെ പരക്കാപാച്ചിൽ, മൊറോക്കൊ, തുനീഷ്യ, കെനിയ, ബ്രിട്ടീഷ് ഗയാന തുടങ്ങിയ ആഫ്രിക്കൻ രാഷ്ട്രങ്ങളിൽ ഫ്രാൻസം ബ്രിട്ടനും നടത്തുന്ന അക്രമപരമായ ആധിപത്വം, തെക്കേ ആഫ്രിക്കയിലെ വെള്ളക്കാരൻെറ മനുത്വത്വയാൽ, നാഗരികതയേയും തൊടിയിടയിൽ ചാര്യമെട്ടാൻ കെൽപ്പുള്ള ആറാം.ഹൈഡ്രജൻ ബോമ്പുകളും, ശാസ്ത്രത്തിൻെറ മുശയിൽ രൂപം പ്രാപിച്ചുവരുന്ന കൂടുതൽ മാരകമായ കോബാരാട്ട് ബോമ്പും മനപ്പുജീവിരത്തെത്തന്നെ ഈ ഭൂമഖ ത്തിൽനിന്നു നിശ്ശേഷം തുടച്ചുനീക്കുമോ എന്ന ആശങ്കയാണുളവാക്കുന്നത്ര്. ഭീകരമായ മറെറാരു ആഗോളയുദ്ധത്തിന്റെ കാർമോലങ്ങരം ലോകചക്രവാളത്തിൽ അടിഞ്ഞുകൂടിയിരിക്കയാണ്ം അങ്ങനെ ഭീഷണിയിലും, ഭീതിയിലും വീപ്പൂട്ടിക്കഴിയുന്ന മനുഷ്യരാശിയുടെ, ഏക ആശാകേന്ദ്രമാണ്ട് യൂനോ.

യൂനോവിൻറെ മുമ്പിലുള്ള ലക്ഷ്യം സാക്ഷാൽക്കരിക്കപ്പെടേണമെങ്കിൽ എന്ത് നയമാണ് അതു കൈക്കൊള്ളേണ്ടതു് ഒന്നാമതായി സെക്യൂരിററി കൊണ്സിൽ പഞ്ചമഹാശക്തികളെ സ്ഥിരം അംഗങ്ങളായി നിത്തുകയും, അവയ്ക്ക് വീറേറാ അധികാരം അനവടിയ്യുകയും മൂലം ചെയ്യ വമ്പിച്ച തെററ് അതു തിരുത്തണം. ചൈന, സിലോൺ, നേപ്പാറം തുടത്തിയ ലോകത്തിലെ ഗണ്യ മായ ഒരു ജനവിഭാഗത്തിനു യുനോവിൽ പ്രാതിനിധ്യം അനവദിച്ചിട്ടില്ല എന്നുള്ളതം അടിയന്തിര മായി പരിഹരിക്കേണ്ട മറൊരു ന്യൂനതയാൺ്. മാരകായുധങ്ങളുടെ നിന്താണത്തെ കണിശമായി നിയന്ത്രിക്കയും, പരിപുണ്ണമായും നിരായസീകരണം നടപ്പിലാക്കുകയും ചെയ്യുവാൻ യൂനോ നടപടി എടുക്കേണ്ടതാൺ്. എങ്കിൽ മാത്രമേ, സാമ്രാജ്യതവശക്തികളുടെ കളിപ്പാട്ടമായി യൂനോ തരം താഴാതിരിയ്ക്കയുള്ള.

എന്തെല്ലാം പോരായ്ക്കുകളും, പാകപ്പിഴവുകളും ഉണ്ടെങ്കിൽകൂടിയും രണ്ടു ശത്രുരാഴ്ചങ്ങരാം തമ്മിലുള്ള തക്കവിഷയങ്ങളെ പറഞ്ഞു തിക്കാൻ യുനോ ഒരു പൊതുപ്പാററ്ഫോം നൽകുന്നുണ്ടെ നുള്ള ഒരൊററ കാരണം മതി യൂനോവിൻെറ നിലനിൽപ്പിനെത്തന്നെ സാധൂകരിക്കാൻ. പല സന്ദര്ങ്ങളിലും അടിപിഴക്കുകയും, പരാജയപ്പെടുകയും ചെയ്തതായി എടുത്തു കാണിക്കാമെങ്കിലും, ലോകത്തിലെ ജനകോടികളുടെ എദയങ്ങളിൽ ഒരു സാവിലൗകിക മനോഭാവം ഉളവാക്കുന്ന കായ്യത്തിലെങ്കിലും യൂനോവിന്നു അഭിമാനകരമായ വിജയമാണുണ്ടായിട്ടുള്ളത്ത്. അങ്ങനെ എച്ചര്. ജി. വെൽസ് വിഭാവനംചെയ്ത 'സമത്വസുന്ദരവും, സമ്പന്നവുമായ ഒരു ഏകലോകഗവമ്മേണ്ടി'ലേകള്ള ആദ്വത്തെ ചവിട്ടുപടിയായി യൂനോവിനെ ഗണിക്കാം.

സമാധാനത്തിനുവേണ്ടിയുള്ള ശ്രമം നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കെത്തന്നെ ലോകത്തിലെ വൻശ ക്തികളുടെ ആയുധശാലകളിൽനിന്നു ഭീകരങ്ങളായ മാരകായുധങ്ങളുടെ ഇടിമുഴക്കം കോക്കുക എ ന്നത്ര് ഏററവും വേദനാജനകമാണ്. ഐൻസ്റ്റിൻ പ്രസ്താവിച്ചതുപോലെ 'ഒരേ സമയംതന്നെ സ മാധാനത്തിന്നും, യുദ്ധത്തിന്നുംവേണ്ടി ഒരുക്കും കൂട്ടുക എന്നത്ര്' ഒരിക്കലും സാദ്ധ്വമല്ല.'

വിശ്ചാസത്തിലൂടെയും, സ്റ്റേഹത്തിലൂടെയും അല്ലാതെ ഭീഷണിയും, യുദ്ധവുംകൊണ്ട് സമാധാനം സ്ഥാപിക്കാം എന്നുള്ള് വ്യാമോഹം മാത്രമാണ്. 'വിശ്ചാസവും, സ്റ്റേഹവും വളത്തുക; സംശയവും, ഭീതിയും അകാവക; ജീവിക്കം, ജീവിക്കാൻ അനവദിക്കാ്...ഇതാണ് ലോകത്തിന്നു എച്ചു നൽകുന്ന സന്ദേശം. ഈ സന്ദേശം ചെവിക്കൊള്ളവാൻ ലോകം തയ്യാറാണെങ്കിൽ, ഇന്നു ലോകം നശീകരണായുധങ്ങറം നിൽ്മിക്കാൻവേണ്ടി ഉർവ്വയം ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന 75% വരുന്ന മനുഷ്യപ്രയേതന്തെ സൃഷ്ടിപരമായ സരണികളിലൂടെ തിരിച്ചവിട്ടവാൻ കഴിയുന്നതാണ്. അങ്ങനെ ശാന്തിയും, സൂഭിക്കയയും നിറഞ്ഞ ഒരു ലോകത്തെ കെട്ടിച്ചുടുക്കാൻ യൂനോ പര്വാച്ചുമാകമെ നെ ശാന്തിയും, സൂഭിക്കയയും നിറഞ്ഞ ഒരു ലോകത്തെ കെട്ടിച്ചുടുക്കാൻ യൂനോ പര്വാച്ചുമാകമെ നെ തന്നെ നമുക്കാശിക്കുക.

#### English in New India.

M. A. Imbichy, Senior Intermediate.

"IF the English medium of instruction can produce men like Sir C. V. Raman and Dr. S. Radbakrishnan, why shall not it be good enough for the present generation also?" M. K. Vellodi.

That English has taken the first rank as the language of international communication is a fact. No other language possesses so large a number of books in the fields of science, literature etc. In the fields of human thought, English has made so great a contribution that other languages cannot surpass it. Noted scholars in the world spent their time and energy for the development of English with the result that English has come to occupy a supreme place both in respect of volume and strength.

We must be thankful to the English for they caused to strengthen our political consciousness through the medium of their language. The doors of Inia were thrown open to the influence of world forces and thoughts through English which was forced on her. Though it led to certain unhealthy consequences they were nothing when compared to the advantages that the language has bestowed on us. After India got freedom, unfortunately, the high rank given to English has been abolished. But still it has to play a very important part, till our lingua franca is developed to such an extent as to take the place of English for higher studies. As such it is an unwise act to neglect it. Total abolition of English will seriously tell upon our culture and contact with outsiders. English gave us the power to look around the world. It helped us to develop a common culture for our peoples, speaking various languages, and enabled us to weld ourselves into a nation. It also helped to rouse political consciousness throughout India and to spread her culture.

How did India make use of the opportunity to raise her position and dignity through English? Swami Vivekananda, the patriot-saint of modern India, was able to rouse the whole world by his clarion call through the medium of English. Gandhiji, Tagore and others have been able to follow the same course in their own ways. But for the medium they

adopted their noble ideas would not have captured the ear of the present world. Living as we are in the modern scientific era which has linked the whole world as one family, the supreme position of such a world language as English cannot be ignored at all. Jawaharlal Nehru could earn the reputation of being a world statesman because he wielded English with ease and precision.

In this connection, Gandhiji's answer to a querist deserves mention. "I do not desire the total abolition of English but if you will think in terms of the millions of each province, you will find that for them English can never be the medium of instruction. Hindi should be the language of inter-communication between provinces and "English should be the language of inter-communication between India and the World". This illustrates very well how necessary that language is for India at present.

Recently, a tendency is clearly seen to lower the importance of English and to do away with it. Such a view will not be worth holding since it is tantamount to bringing ruin to our interests and inviting disastrous consequences for ourselves.

If the study of English is killed in our country with an utmost indecent haste, the work of a century, perhaps on the whole good rather than bad, will be undone in a few years and this will seriously affect the quality of education.

## Ighal's Conception of God.

Syed Mahideen Shah, M. A., L.T.

SIR Muhammad Iqbal, a master-mind interpreted Islam to the modern world. The central idea of Islam is the belief in God and Prophet Muhammad made this clear to mankind through the Quran. "The Holy Quran claims to be the greatest spiritual force which is ultimately destined to bring the whole of humanity to perfection". In the words of the Quran Allah is "the Nourisher of the Worlds to perfection". Iqbal's conception of God is briefly described below: It had three stages.

During the first period (1901 to 1908) Iqbal spoke of God as Eternal beauty who brings into existence all movements of things—Force in physical objects, growth in plants, instincts in beasts and will in man, are mere forms of this attraction, this love for God. Eternal Beauty is, therefore, the source, the essence and the ideal of everything. God is universal and all-inclusive like an Ocean and the individual is like a drop. Again, God is like the Sun, and the individual is like a candle and the candle ceases to burn in the presence of the Sun. Like a bubble or a spark, life is transitory-nay, the whole of existence is transitory. This platonic conception, as interpreted by Plotinus, adopted by the early Muslim Scholastics and adapted to pantheism by the pantheistic mystics, came down to Iqbal as a long tradition in Persian and Urdu poetry and was supplemented by his study of the English Romantic poets.

During the second period (1908 to 1920) God is ultimate Reality, is the Absolute self, the Supreme Ego. He is no longer to be conceived as a liternal Beauty as block Reality. God is now regarded as Eternal will and beauty is reduced to the position of an attribute of His, an attribute which coverage both the aesthetic value and the moral value. Instead of God's beauty, His unity is now emphasised. Belief in unity is shown to have high pragmatic value, for it gives unity of purpose and strength to individuals, nations, and mankind as a whole, enhances power, creates ever-increasing desires, hopes and aspirations, and removes all cowardice and all fear of the other-than-God. Rumi is adopted by Iqbal as a spiritual leader not only because he is an akin spirit, speaking the same tongue and sharing with him a mystic philosophy, a poetic genius, an intense religious temper, a firm belief in God and a deep love of the Arabian Prophet.

The third period (1920—1938) is one of maturity as the second period was one of growth. God is "Reality as a whole" and Reality as a whole is essentially spiritual—spiritual in the sense of being an individual and an ego. He is to be regarded as an ego, because, like the human self, He is "an organising principle of unity, a synthesis which holds together and focalises the dispensing disposition of His living organism for a constructive purpose". He is an ego because He responds to our reflection and our prayer: for "the real test of a self is whether it responds to the call of another self." Strictly speaking, He is not an ego, but the Absolute Ego. He is Absolute because He is all—inclusive and there is nothing outside Him.

Iqbal had a mystic strain in his soul and his mysticism lay in saying "yes" to life. He preached not the negation of desire but the intensification, glorification and divination of desire. Instead of urging people to seek God he urges them to seek their own true selves because, as he has put it, "God too is searching for man".



Great workers and great thinkers are the true makers of history, which is but continuous humanity influenced by men of character—by great leaders, kings, priests, philosophers, statesmen, and patriots—the true aristocracy of man. Indeed Mr. Carlyle has broadly stated that universal history is, at bottom, but the history of great men. They certainly mark and designate the epochs of national life. Their influence is active as well as reactive. Though their mind is, in a measure, the product of their age, the public mind is also, to a great extent, their creation. Their individual action identifies the cause—the institution. They think great thoughts, cast them abroad, and the thoughts make events. Thus the early Reformers initiated the Reformation, and with it the liberation of modern thought. Emerson has said that every institution is to be regarded as but the lengthened shadow of some great man—as Islamism of Mahomet, Puritanism of Calvin, Jesuitism of Loyola, Quakerism of Fox, Methodism of Wesley, Abolitionism of Clarkson.

## കഥയെപ്പാറി ചില ചിന്തകഠം

ഇ. വാസു, Class II.

ധ്രാധ പറയാനെന്നപോലെ കേരംക്കാന്ദമുള്ള ഭാഹം മനുഷ്യനോടൊപ്പം ജനിച്ചിട്ടുണ്ട്. തീനം കടിയുംകൊണ്ട് എടയത്തിനെറ്റ വിശപ്പ് മാറാതിരുന്നപ്പോരം മനുഷ്യൻറെ ആത്മാവിഷ്യരണ ത്വര കണ്ടെത്തിയ ഒരുപാധിയാണ് കഥപറച്ചിൽ. മതപ്രവാരകരും സഭാവാരനിരത്തെല്ലാം പിന്നീട്ട് തങ്ങളുടെ തയ്പങ്ങരെ പ്രചരിപ്പിക്കാനുള്ള ശക്തവും അത്വയ്ത്രമായ ഒരുപകരണമാക്കി കഥാകഥനത്തെ. സത്വം യഥാത്ഥമായാവിഷ്ഠരിക്കുകയായിരുന്നില്ല, മാവനയുടെ മൃശയിൽ ആകഷ് കത്വമേകി മനുഷ്യപ്പരോഗതിയെ തവരിതപ്പെടുത്തുകയായിരുന്നു ആദ്യകാലത്തു കഥാകാരനാർ തങ്ങളുടെ സൃഷ്യികരം മുഖേന ചെയ്തത്.

ആധുനിക ചെറുകഥ വിവിധഘട്ടങ്ങളിലൂടെ പരിണാമം പൂണ്ടുവന്നതാണ്. ജെക്രി ചോ സർ പട്ടുത്തിൽ കുറുകളെഴുതി. എഡിസൻ, സ്റ്റീൽ ഇടങ്ങിയവരെഴുതിയ ലേഖനങ്ങരം ''ചെറുകഥ'' യെന്ന നെററിക്കറിയിട്ടിരുന്നില്ലെങ്കിലും അന്നത്തെ വികാരസുന്ദരങ്ങളായ ചെറുകഥകളായിരുന്നും പില്ലാലത്തു ലാനും ഗോരംഡ് സ്ലിത്തും മററും ഇതേ മാഗ്ഗം പിൻതുടന്നത് ആ കാലത്തെ അനുവാച കലോകത്തിന്ദ്രങ്ങായ കഥാവായനയിലുള്ള താല്പര്യത്തെ മാനിച്ചുതന്നെയായിരുന്നുവെന്നും പരുതാം. രസിപ്പിക്കുന്നതോടൊപ്പം വായനക്കാക്ക് അല്പനേരത്തേയ്ക്കെങ്കിലും ചിന്തിക്കാൻ വക നല്ലക എന്ന തായിരുന്നും അവരേടെ ലക്യും. ആനക്കായ്യങ്ങളെ വിഷയമാക്കാതെ ജീവിതത്തിൻറെ അപ്രധാനമാ ഗങ്ങളിൽ വെളിച്ചം വീശിയിരുന്ന അത്തരം ലേഖനങ്ങളുമായി ഇന്നത്തെ ചെറുകഥകരംക്ക് ഭാവ പരമായി തികച്ചം ബന്ധമുണ്ട്. പക്ഷെ സുവ്യക്തമായ രൂപത്തിൽ സൗലടിതാവയവങ്ങളോടെ നിമ്മിതമായ ചെറുകഥകരം അമേരിയ്ക്കുയുടെ സംഭാവനയാണ്ട്. ആ വ്യാവസായികരാഴ്വത്തിൽ കാല ത്തിൻറെ കാല്പാട്ടകരം തികച്ചും പതിഞ്ഞ ചെറുകഥയുടെട്ടെ ലോകത്തിൽ അലഞ്ഞുവിരിയാൻ മനുഷ്യന്ന സമയ മില്ലാതായി. പുതിയ തലമോയുടെ നിലനില്ല് അവ്യവസ്ഥവും ബഹളമയവുമായ ഒരേക്ഷിതമായ മില്ലാതായി. പുതിയ തലമായുടെ നിലനില്ല് അവ്യവസ്ഥവും ബഹളമയവുമായ ഒരെക്ഷിതമായ അന്തരിക്കുത്തിലാണെന്നു പ്രതിഫലിപ്പിക്കുക കൂടിയാണ് ഈ പുത്തൻ പ്രസ്ഥാനം ചെയ്യുന്നത്ര്.

എന്താണ് ചെറുകഥ എന്നു വെച്ചാൽ! പെട്ടെന്നു വളരുകയും വികസിക്കുകയും ചെയ്യ ഈ ശാഖയിലെ പ്രധാനധാരകളെ പരിശോധിക്കാൻ ശ്രമിക്കാം വാഷിങ്ങ് ടൺ ഇവ്വിങ്ങിനെ പ്രോലെ നിശ്ചിരമായ ഒരു സമയപരിധിയ്ക്കുള്ളിൽ വായിച്ചു തീക്കാവുന്നതാണ് ചെറുകഥ എന്നു തീരമാനിക്കേണ്ട ആവശ്ശം ഇന്നില്ല. ഒരു നോവലിൻെ വലുപ്പുള്ള ചെറുകഥകള്ളൂം'. ചെറുകഥ ശേരളം ചുരുത്തിയ നോവലുകളം. പക്ഷെ രണ്ടിനും രൂപസെക്കായ്യവും ആശയപുഷ്യിയും കുറവായിരിക്കമെന്നു മാത്രം. ഒരു മിനിട്ടുകൊണ്ടു മടക്കിവെക്കാവുന്ന വില്യം സരോയൻറയും വാനം ലൂ നെറെയും കഥകളുണ്ട് ഇന്ന്. രൂപഘടനയെപ്പുററിയുള്ള പഴയ വിശ്ചാസത്കാം കാലാഹരണപ്പെട്ട പോകുന്നും ചുരുകത്തിൽ ''സാഹിത്വത്തച്ചു''ന്മാരുടെ പിടിതിൽനിന്നും വഴതിനില്ലുന്നു, നാനാമു ഖമയേ വ്യക്തിരവം നേടിയിരിക്കുന്നു ഒരു പ്രസ്ഥാനമാണ് ചെറുകഥ. ''ആദിയും മസ്വേവം അന്ത്വവും ചേന്നതായിരിക്കണം നല്ല ചെറുകഥ'' എന്ന സോമർസെറുമോമിനെ നിവ്വചനം അന്ധ്വീകാര്യ മെന്നു കഥകാവാരമുത്തിൽ (നിവ്വനണത്തിൽ) മാത്രം ശ്രദ്ധചെലുത്തിയെഴുത്തപ്പെട്ടും ചില ''നല്ല കഥകാം' തെളിയിക്കന്നു. കഥയ്ക്കോട്ടും അവസ്ഥാവിശേഷങ്ങളുടെ ചിത്രീകരണമാണ്' ആ കാഥിക സാഗ്രാട്ടിൻറ മിക്ക കഥകളം. പക്ഷെ വികാരങ്ങളെ എടയഹാരിയായ ഭാഷയിൽ പകന്തരുന്ന

തിൽ—പാത്രചിത്രീകരണത്തിൽ പ്രദശിപ്പിക്കുന്ന മനഃശാസ്ത്രബോധത്തിൽ—തൻെറ അജയ്യത സ്പഷ്ടമാക്കുകളുലം ലോകസാഹിത്വമണ്ഡലമാകമാനം മോപ്പസാത്തിൻെറ സ്ഥാധീനവലയത്തിൽ നിന്നു. ചെക്കോവും ഇതേമാഗ്ഗത്തിൽ ചരിച്ച കാഥികനാണ്. സങ്കേതങ്ങളുടെ ചട്ടക്കുട്ടിൽനിന്നും അങ്ങിനെ സ്വതന്ത്രമായ ഈ സാഹിത്വശാഖ കലാവാസനയുള്ള ഏവക്കും കൈകായ്ക്കും ചെയ്യാൻ എളുപ്പമാണോ!

മലയാളത്തിലെ പ്രതന്നെയെട്ടുക്കം. കവികളം ഗദ്ദ്വമെഴുത്തുകാരം, ചിത്രകാരനാരുമെ ല്ലാം കഥയെഴുതി നോക്കിയിട്ടുണ്ട്. ജിയും, എം. വി. ദേവനം, മുണ്ടശ്ശേരിയം, അമ്പാടി കാത്ത്വായ നിയമ്മയുമെല്ലാം കഥകാം പ്രസിദ്ധീകരിച്ചു കണ്ടിട്ടുണ്ട്. പക്ഷെ ചെറുകഥയിൽ വികലതകളുടെ മുടച്ചകാണൽ വളരെ ക്ഷണമാണ് നടക്കുന്നതെന്ന് ഇവരുടെയൊക്കെ പരാജയം തെളിയിക്കുന്നു. കവിതയെപ്പോലെ ഈരടികളുടെ താളത്തിൽ ഒൗർബ്ബല്യായാക്കെ മുടുപടമിടാൻ ഇവിടെ നിവ്വത്തിയില്ല. കഥയുടെ ഭാഷ സംസാരഭാഷയല്ല; കൃത്രിമമായാലും ഉചിതമാവുകില്ല. അല കാരങ്ങളുടെ നിരത്തർകൊണ്ടോ കോമളപടങ്ങളുടെ പന്നഭികൊണ്ടോ കഥയുടെ ധ്വനി ശരിപ്പെടുകയില്ല. ജോൺസ്റ്റുവാർട്ടുമിൽ പറയുംപോലെ ജീവിതത്തിൻറെ യഥാത്ഥപിത്രംവരയ്ക്കുലാണ് കഥയുടെത്തിലെ സത്വം. അനുഭവസമ്പന്നത അടുക്കം ചിട്ടയും കൈവെടിയാതെ നിരത്തപ്പെടുന്നോഴേ പറാക്കത്തിന്നു് വികാരസംക്രമണമുണ്ടാക്കാൻ സാദ്ധ്വമാവും. എങ്കിലേ കഥ കലയാവും. എ ഒയത്തിൻറെ ഭാഷയിലായിരിക്കണം കാഥികൻ സംസാരിക്കേണ്ടത്ര്. ആത്മാത്ഥതയുടെ വികാരത്തുടിലുക്കിൽ കഥയുടെ നാഡി ക്ഷയിച്ചപോകം വ്യവസ്ഥിതമായ ആകാരസൌത്യവവും ഏകാ ഗ്രതയുമാണ് കഥാഗാത്രത്തെ നിലനിത്തുന്നത്ര്.

ചെരകഥ നോവലിന്റെ കീശപ്പതിപ്പല്ല. (Pocket edition). സംഭാഷണം ചുരു ക്കി മയപ്പെടുത്തിയ നാടകവുമല്ല. നോവലിൻേറതുപോലെ അലസമായ മാഷയല്ല, കഥാഗരിയ ല്ല, ചെരകഥയുടേത്ര്. നിരവധി കഥാപാത്രങ്ങളെക്കൊണ്ടും സംഭവപരമ്പരകാകൊണ്ടും സങ്കീണ്ണമായ ഒരു ലോകമാണ് നോവലിൻേറത്ര്. മറിച്ച് ചെരകഥയ്ക്ക് ഒരു പാത്രമോ ഒരു സംഭവമോ ധാരാളമായി. ഏതെങ്കിലും നടക്കുന്നെൽ പറഞ്ഞു ഫലിപ്പിയ്ക്കലാണാവശ്വം. അതു ഭംഗിയായി, ചിന്താഹമായി വേണംതാനും. സ്റ്റീവൻസൺ, നാഥനീൽ ഹാത്തോൺ തുടങ്ങിയ ആദ്യകാലത്തെ കഥാകാരന്മാക്ക് എന്തെങ്കിലുമൊരു സഭാചാരത്തവം പഠിപ്പിയുളകുകളടി വേണ്ടിയിരുന്നു. ഇന്ദ്ര കേവ ലം ''സൊറ''കറാകൂടി കഥാബിജമായെടുക്കാം. വായനക്കാരെ വല്ലത്തം പഠിപ്പിച്ച വിടണമെന്നോ വിജ്ഞാനസമ്പന്തരാക്കണമെന്നോ ഇന്ദ്ര നിബ്ബിഡലില്ല. കാഥികന്നു സാമൂഹ്യബോധം വേണം. അത്രമാത്രമേ ആവശ്യമുള്ള. ആദ്യകാലത്തെ ഐഡിയലിസം റിയലിസത്തിനു വഴിമാറിക്കൊടുത്ത എന്നു വ്യക്തമായി നാം കാണുന്നു.

ജീവിതത്തിൻറെ താളപ്പെടുത്തലാണ് വെക്രോ എന്നു മുന്നുശ്ശേരി അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. അനഭാവസവന്നതയോടൊപ്പം ആത്താത്ഥതയും ഈ താളപ്പെടുത്തലിൽ ചെലുത്താതെ വയ്യ. സ കീണ്ണങ്ങളായ നിതൃജീവിതപ്രശ്നങ്ങാക്ക് നേസ്സിലാകത്തക്ക വൃക്തിയപരോ എടയഹാരിതപരോ ഉണ്ടാവുകയില്ല. പക്ഷെ ചെറുകഥ് കെട്ടുപിണഞ്ഞതായിള്ളടാ. സാധാരണ ജീവിതത്തിലെ വിരസ സംഭാഷണമല്ല ചാട്ടലതയുള്ള സംഭാഷണങ്ങളാണ് കഥാപാത്രസ്ത്രഷ്ടിയിൽ കറയറെ വൈദശ്വ്യേമ ഇവർ ഉപയോഗിക്കുക. അതും അനുപേക്ഷണീയമെന്നു വന്നുകൂടുന്നിട്ടതെ' മാത്രമേ ചെലുത്താവും. വാചാലങ്ങളാവുക എന്നതിനു പുറമേ കഥാസന്ധികളിലേയ്ക്കു നീട്ടപ്പെടുന്ന ചൂണ്ടുപലകകളായി തരീരണം അത്തരം സംഭാഷണങ്ങാം. അപശ്രുതിപററാൻ ഏറ്റവുമെളുപ്പുള്ള ഈ "താളപ്പെടുത്ത ലിൽ" Concentration (ചുരുങ്ങിയ സ്ഥലത്ത് വളരെയധികം കായ്യങ്ങളുക്കക്കാള്ളിക്കുക)

ഇന്നാവശ്യമായിത്തീന്നിരിക്കുന്നു. "The artist may be known rather by what he omits" എന്നു ഒരു പാശ്ചാതൃചിന്തകൻ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നള് ചെവകഥയെസ്സുംബന്ധിച്ചേടത്തോളം തിക ച്ചം വാസ്തവമാണ്. ശ്രദ്ധേചെലുത്തി രചിച്ച ഇത്തരം ചെവകഥകഠം നാടകം, കവിത് തുടങ്ങിയ കലാരുപങ്ങാക്കുള്ളി അസംസ്തുതപദാത്ഥമായ്ത്തീരാവണ്ട്. ഇംഗ്ലീഷുസാഹിത്വത്തിൽ ഇതിന്നെത്ര വേണമെങ്കിലും ഉദാഹരണങ്ങളുണ്ട്. നമുക്കം കഥയുടെ വ്യാപ്തി വദ്ധിപ്പിയ്ക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.

ആദ്യമാദ്യം സ്വതന്ത്രമായി വളന്നെങ്കിലും മലയാളചെറകഥ വ്യക്തിത്വപുണ്ണമായൊരു പ്രസ്ഥാനമായത് പാശ്ചാത്യ കഥാപ്രചഞ്ചവുമായുള്ള സമ്പക്കം മൂലമാണ്. എ, ബാലുകൃഷ്ണപിള്ള യുടെ ശിക്ഷണത്തിൽ മോപ്പസാങ്ങിന്റെ ചുവട്ടപിടിച്ചു വളന്ന തകഴിയാണ് ഇവിടെ ഈ പുതയ ഗം ഉൽഘാടനം ചെയ്തത്. ഫ്രോയ്ഡിൻെറ സ്വാധീനം തകഴിയുടെ മാനുഷികബന്ധങ്ങളെ വിശ കലനം ചെയ്യുന്ന മിക്ക കഥകളിലും കാണാം. അനാധംബരവും അകൃത്വിമവുമായ ആ ശൈലി ഇടത്തരം വായനക്കാക്കു നിഭാഗ്യവശാൽ വിരസമാവുകയാണുങ്ങായത്ര്. അവക്ക് പൊറൊക്കാട്ടി നെയായിരുന്നു ഇച്ചും. സംഗതികളെ സ്വതല്കമായി നോക്കിക്കാണുന്ന ആ കാഥികൻ റൊമാൻടി സിസത്തിൻറെ തളച്ചുയോടെ ശോഭിയ്ക്കാതായി.

വാല്യാക്കഥകളടെ കത്താവായ കാര്യരിന്റെ കഥകഠംക്ക് ഇംഗ്ലിംസ് ചെറുകഥകളടെ സ്വ ഭാവവിശേഷതകളാണള്ളതെന്നു എം. വി. പോഠം, സി. ജെ. തോമസ് ഇടങ്ങിയവർ ചൂണ്ടിക്കാണി കുന്നു. പക്ഷെ കാര്യരിന്നു ഇംഗ്ലിഷറിഞ്ഞുകൂടാ! തിച്ചുയായും ചല പ്രത്യേകതകളുള്ള ഒരു മനുഷ്യ നാണദ്ദേഹം. ഒന്നുണ്ടെ വാചകണ്ടാംകൊണ്ട് കാത്രർ തന്റെ കഥാപാത്രങ്ങളുടെ ചിത്രം പുണ്ണമാ ക്കിയിരിക്കും. അതു ഈജ്ജപസചലവുമായിരിക്കും. കാത്രർ ഒരു നോവലെഴുതുകയാണെങ്കിൽ അതൊരത്ഭുതമായി കണക്കാക്കാമന്നു തോന്നുന്നു.

കേശവദേവിൻെറ ശൈലി നോവലിന്നേ പറ<sup>ര</sup>. പൊൻകന്നം വക്കിയാവട്ടെ, മുഴങ്ങുന്ന വാചകങ്ങഠം നിരത്തുന്നതിൽ മിടുക്കനാണ്. സി. ജെ. തോമസ് അഭിപ്പായപ്പെടുംപോലെ ഓരോ ഭാവകാറ്വുങ്ങളായിത്തോന്നുന്ന ഇന്നത്തെ ചെവകഥകഠം ഈ കഥാകൃത്തുക്കളിൽ നിന്നെല്ലാം വളരെ ദുരെയെത്തിയിട്ടുണ്ട് എന്നതൊരു സത്വമാണ്. വികാരസാന്ദ്രതയാണ് പുത്തൻതലുമറ സൃഷ്ടി ക്കാൻ വെവുന്നത്ര്. ഉദാഹരണമായി ടി. പത്തനാഭേൻറ കഥകഠം നോക്കുക.

നാച്ചുറലിസത്തിനെറ സ്വാധീനം ഈതിടയ്ക്കു പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ട ഒരു പ്രത്യേകത്തായിരുന്നു. "ശബ്ദ്യങ്ങാം" പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടതിനശേഷമുള്ള കാലഘട്ടത്തെപ്പററിയാണ് ഞാൻ പറയുന്നത്ര്. മുട്ടി നിത്തപ്പെട്ട എന്തൊക്കെ വികാരങ്ങളാണ് കെട്ടടന്ന പുറത്തുപാടിയത്! ലൈംഗികജീവിതത്തെ കുടത്ത് ഭലീമസമാക്കുകയാണ് പല തുറന്ന ചിത്രീകരണങ്ങളും ചെയ്തത് എന്നു സമ്മതിച്ചാൽകൂടി ഒന്നു പറയാൻ തോന്നും. തെനസഗ്ഗികവികാരങ്ങാം പ്രതിഫലിട്ടുപ്പിയൂന്ന ചില നഗ്നകഥകളൊക്കെ രോവശ്യമാണ്. അതിനുള്ള നിട്യമായ പരിശ്രമാം സാമൂഹ്യബോഗ്രമുള്ള കാഥികർ തുടത്തേ അടിയിരിക്കുന്നു. എമിലി സോളമെയോ ഡി. എച്ച്, ലോറൻസിനേയോ മാതൃകയാക്കണമെന്നില്ല, മാക്സിം ഗോക്കിയപ്പോലുള്ള വിശ്വസാഹിത്വകാരനാരുണ്ട് മുമ്പിൽ. ഗോക്കിയുടെ ആതാകഥായിൽ (My Apprenticeship) ഇത്തരം അനുഭവങ്ങളെ കലവറ കൂടാതെ തുറന്നുകാട്ടുന്നു. "ഒരു രാത്രി" എന്ന ഗോക്കിയുടെ വസിലേഖലയോക്കോം. ഒരു വേശ്യയൊന്നിച്ച് മരംകോച്ചുന്ന തന്നുപ്പുള്ള ഒരു രാത്രി കഴിച്ചുതോക്കുകയാണ്ട്, കാഥികൻ. വിശപ്പത്രീക്കാൻ ഒരു വീടിക തുറന്നു അവർ അ പ്രകണ്ണം കളെടുക്കുന്നു. തന്നുപ്പുള്ളി. ആ രാത്ര തെന്ദ്രികളെയോ മാനസികവികാരങ്ങളെ എത്ര വിദ്യലമായാണ് ഗോക്കി കൈകായ്യം ചെയ്യുന്നത്ര്വി പിന്നീടൊരിക്കലും, നാടായനാട്ടിലെല്ലാം തിരഞ്ഞിട്ടം അവളെമാത്രം കണ്ടില്ല, ഒരു വേശ്വാലയത്തിലും അവളെ കണ്ടമുട്ടുകയുന്നു. വെന്ത്രത്തിലും അവളെ കണ്ടില്ല, ഒരു വേശ്വാലയത്തിലും അവളെ കണ്ടുട്ടേകയുന്നു വേശ്വാലത്തിലും അവളെ കണ്ടിലും അവളെത്തം കണ്ടില്ല, ഒരു വേശ്വാലയത്തിലും അവളെ കണ്ടുട്ടുകയുന്നുത്ത്രന്നു.

(ഇതിൽ സോപ്പുലിസ്റ്റ് റിയലിസമുണ്ടോ? എന്തൊ?) കളവും വൃമീചാരവും! ശാശ്വതമുല്ലങ്ങളില്ല എന്നൊന്നും ബഹളംകൂട്ടാനല്ല നമുക്ക തോന്നുക. അവജ്ഞയ്യൂ പകരം സാമൂഹൃഘടനയോടുള്ള അമഷ്മാണുണ്ടാവുക. സ്നേഹിക്കാനുള്ള മനുഷ്യന്റെറ കേട്ടക്കാത്ത ഭാഹവും അരമത്തുന്ന കവത്ത ശക്തികളം നമ്മുടെ ചിന്തയിൽ തങ്ങുന്നു.

ബഹ്മീർ പല പരിവത്തനങ്ങാക്കും വീത്തിട്ടിട്ടുണ്ട്. എനിയും പ്രതിക്കുകളുണ്ടാവാമെന്നും തോന്നുന്നു. ''ബാല്വകാലസഖി''യെപ്പാറി വറയുന്ന കാഥികനല്ല വിശചവിഖ്യാതമായ ''മുക്കും'' പോൻകരിതു''ലെല്ലാം കൊത്തിവെച്ചിരിക്കുന്നുള്ള തീക്കു'ണമായ പരിഹാസവമായാണ് ബഹ്മീർ രാഷ്ട്രീയസായ്യഹ്വാവേഴികളിലേയ്ക്ക് ഇന്നു നേക്കുന്നുള്ള". അമത്തിയുള്ള ആ ചിരിയയത്തുവോടാം ''ധീര വീരപരാക്രജി''കളായ ഡോൺ കചിക്ലോളിനേയും ഗള്ളിവറിനേയും സൃഷ്ടിച്ച ഇംഗ്ലീഷ്യസാഹിത്വ കാരന്മാരെയാണോള് പരിഹാസംതന്നെ വിജ തിക്കാ. ബഷ്ടീർ പ്രിന്മാറാതിരിക്കുള്ള

19\_ാം ന്യാറാരുത്തിൽ കോള്തിയ്ക്ക്, വേഡ് സ് വത്ത് ഇടങ്ങിയവർ Lyrical Ballads മുഖന ഇംഗ്രീഷ്യകാവ്യാലോക്ക്കിൽ അട്ടരച്ചവ്മായ ഒരു പരിവത്തനം വരുത്തുകയുടെയി. കുറത്തി കവിത ലളിതവും ആകഷ്കവ്മായി. കൂടതൽ ജനകീയവും. മലയാളത്തിൽ മറുബ് പോഷിപ്പിച്ച "ഇടക്കഥകാം" അത്തരമാരു പരിവത്തനത്തിന്റെ നാന്ദിയാകമെന്ന പതീക്ഷയുണ്ടായിരുന്നു. പാക്ഷെ ചെറുകഥയുടെ ഉള്ളൊതുക്കു (Coherence) ത്തിൽനിന്നും കെട്ടറപ്പിൽ (Integrity) സിനംം നോവലിന്റെ വ്യവാസ്ഥ്യ ലമായ വണ്ണനകളി വയ്യും പരപ്പേറിയ ചിത്രീകരണത്തിലേക്കുള്ള ഒരു മേട്ടങ്ങിയുട്ടുക്കാരണാ വലിത്തുനിണ്ടുപോകുന്ന ഈ ചങ്ങലക്കഥകാം സൂചിപ്പിക്കുന്നത്ത് എന്നു സംശയിക്കുണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അത്തിനെയെങ്കിൽ ഇതാശാസ്വമാവുകയില്ല. ആശയഭാരിദ്ര പ്രത്യേക്കുകള് വെളിപ്പെടുത്തുന്നതാളോയി "മുത്തുനിഴുള്ളവും വരുത്തുത്തിന്നും നീണ്ട ആ തുടക്കഥ. പഴം പാകം തെറവസോറ്റം ചില പിട്ടിക്കുന്നും കുയ്യൂപ്രൂത്താക്കിക്കുള്ളയും പോലെ പുരുത്യതിയ കഥയിൽനിന്നും ആശയം ചുരങ്ങിയെടുത്താണ് മറുക്കും കുയ്യൂപ്രൂത്തോക്കിക്കുള്ളയും പോലെ പുരുത്യതിയ കഥയിൽനിന്നും ആശയം ചുരങ്ങിയെടുത്താണ് മറുക്കും കുയ്യൂപ്രൂത്തോക്കുള്ളവും പോലു പുരുത്തിയ കഥയിൽനിന്നും ആശയം ചുരങ്ങിയെടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടുത്തിയുട്ടു

രുപപരമായും അവുപരമായും നായ്യത്തുന്നു അവരെ പരകളാണ് ഇന്ദ്ര നിൽിരമാവുന്നത് എന്നൊരു പരാതി പ്രബലമായിട്ടുള്ള കാലമാണുല്ലോ ഇള് . നമ്മുടെ കാഥികർ വേനാകചേല ജീവിതത്തിന്റെ സങ്കീണ്ണതയുടെ പ്രതിഫലനം പുതിയ തലമുറയെ ന്മാരായതുകൊണ്ടുമ്പോട് ബാധിച്ചുകാണോ? ചഴിഞ്ഞാലോചിച്ചാൽ ജീണ്ണിച്ച ജീവിതമുല്യങ്ങളാണു് സാഹിത്വത്തെ വീപ്പ് മുട്ടിച്ചതെന്നുകാണാം. അടിയുറച്ച ഒരു ജീവിതബോധം ഇന്നില്ല. ഈ കാലഘട്ടത്തിന്റെ അമ്പ രപ്പം അനിശ്ചിരുതപ്പവും നിഴൽവിരിച്ചിരിയ്ക്കുയാണ് കലാഹുദനുങ്ങളിലും. സോഘ്വലിസ്റ്റ് റിയലി സത്തിനെറ ചേരിൽ ഈയിടയ്ക്കു നടന്ന ചില ഒച്ചപ്പാട്ടകളെ നാമോത്തുനോക്കുക, ഫോർമലിസ ത്തിലേക്കു കുറച്ചൊക്കെ പാളിപ്പോയെങ്കിലും കാഥികന്താരിലാകമാനം മേടിത്തുവുള്ളമാരു സാമുഹ്യ ബോഗ്ലത്തിൻെറ സ്ഥാധീനം അന്നുണ്ടായിരുന്നു. കാററ് മാറിവീശ്രാൻ തുടങ്ങി, തലയെടുപ്പുള്ള കാഥികരിൽ പലരും തകിടംമറിച്ചിൽ തുടങ്ങിയപ്പോറം പതിയ മേച്ചിൽസ്ഥലങ്ങളനേചയിക്കുകയാ യിരുന്ന പുത്തൻ തലമേറ അന്താവിട്ടുനിന്നുപോയി. ഒന്നാന്തരമൊരു വിപ്രവകാരിയായുയന്ന കേശ വദേവ് പെട്ടെന്നു' കളുണിസ്റ്റ് വിദേചച്ചിയായി. പിന്നെയും ''ളലക്ക''യെടുത്ത് വിപ്ലവകാരി യാവാൻ ഇനിഞ്ഞു. വീണ്ടമിതാ അന്ധമായ കമ്പ്ലണിസ്റ്റ് വിരോധം ഇപ്പുന്നു, പൊൻകുന്നം വക്കിയും മാർക്സിസ്റ്റാശയങ്ങളെ തൃജിച്ച് വിപ്രവകാരിയായാൽ എങ്ങിനെ മനുഷ്യത്വത്തെ കശാപ്പചെയ്യേ ണ്ടിവരും എന്നു പ്രവചിയ്യുന്ന ''കീരു'' തുടങ്ങിയ കഥകഠംക്കശേഷം വീണ്ടമിതാ കളുണിസ്റ്റ് സങ്കേ തത്തിൽതന്നെയെത്തിയിരിക്കുന്നു. ഭൂമി ഉരുണ്ടതാണെന്നും അവർ തെളിയിയ്ക്കുകയാവാം! തകഴി

താനെഴുതിവിട്ട മദ്രാവാക്വക്കഥകളുടെ വൈചിത്ര്വരാഹിത്വതെച്ചൊല്ലി ഈയിടെ ലജ്ജിക്കകയു ണ്ടായി. ഇതിൽനിന്നെല്ലാം മനസ്സിലാക്കേണ്ടതിരാണ്. അപ്പപ്പോടം തോന്നുന്ന രാഷ്ട്രീയാഭിപ്രാ യങ്ങളെ വിളിച്ചറിയിയ്ക്കാനുള്ള ഉപകരണമാക്കാതിരിയ്ക്കുക, സാഹിത്വത്തെ. ചെവകഥകഠം ലഘ ലേഖകളെ ചെത്തിമിനക്കിയുണ്ടാക്കുന്നതല്ല.

വൈവിദ്ധ്യമുള്ള കഥകളാണ് നാം സ്വീകരിയ്ക്കേണ്ടത്. വിഷയത്തിൽ മാത്രമല്ല, ആവിഷ്ട രണരീതിയിലും ഇതുവേണം. ത്രികോണപ്രണയത്തെ ചുററിള്ളടി നടന്നാൽ പോരാ കാഥികർ. കൃഷൻചന്ദറിൻെറ "ജലവൃക്ഷം" അണ്യാസിൻറ "കുടയ്ക്കുകീഴിൽ" തുടത്തിയവു വാവാലതയുള്ള സിംബോളിക്കു കഥകളാണു. ഉള്ള ലമായ ഭാവനാശക്തി സാമൂഹ്യസത്വത്തളെ ശാസ്ത്രീയമായി വീക്ഷിക്കുമ്പോഴേ ഇത്തരം കഥകള്ക്കാവൂ. നമുക്കും അത്രരം പ്രതികേറും വേണം. കോവിലൻറയും നന്തനാരുടെയും അള്ളിപ്പിടിയ്ക്കുന്ന അനുഭവകഥകഠാ ചിന്തിപ്പിയ്ക്കുത്തക്കതാണും ഓ. ഹെൻറിയുടെ സമത്രമായ സാങ്കേരികമാഗ്ഗമുപയോഗിച്ചും എനിയും കഥകഠാ വിരചിതമാവണം. വേരുഡുെ സ്നിൻറ അനുകരണങ്ങളായി കുറെ കഥകഠാ നമുക്കു ലഭിച്ചിട്ടുണ്ടും. "Stream of Conscious-ness" എന്ന ടെക്നിക്കപയോഗപ്പെട്ടത്തി എൻ. പി. മഹമ്മദ് നല്ലൊരു കഥയെഴുതിക്കാണക യുണ്ടായി. വികാരാവിച്ചുരണത്തിന്ന് തികച്ചും കഴിവുള്ളൊരു മാഗ്ഗമാണത്. സർ റിയലിസവും എക്സിസ്റ്റെന്യവിസവും സോഷ്യലിസ്റ്റ് റിയലിസവുമെല്ലാം പരീക്ഷണവിധേയമാക്കണം.

കഥയ്യൂവേണ്ടി കഥയെഴുതുക എന്ന സമ്പ്രഭായമാണ് ഇന്നത്തെ മറെറാരു ഭയനീയ യാഥാത്വ്വം. ''ഞാനെന്തിനുവേണ്ടി എഴുഇന്നു എന്നചോദ്വം ഞാനെന്തിനുവേണ്ടി ശ്വസിയ്യുന്നു എന്നപോലെയാണു്'' എന്നു് റൊമേൻ റോളണ്ട് വ്യക്തമാക്കുന്ന ആ ഉട്ടൂടമായ ആത്മാവിഷ്കരണ തചരയല്ല ഇന്നത്തെ എഴുത്തുകാക്കാവേശം നല്ലുന്നതു്. ഇവിടെ ആവശ്യമാണ്, പ്രശസ്തിയുള്ള അന്തദ്ദാഹമാണ്' കഥാരചന എളപ്പുളള്ളാര വേലയാണെന്ന ധാരണ സൃഷ്ടിച്ചതു'. ലക്ഷണ ഗ്രന്ഥങ്ങളുടെ വൈരള*്വവും* ഈ വ്യാമോഹത്തിൻറ വ്യാപ്തിയേററിയിരിയു<sub>ള</sub>ന്നു. എം. പി. പോളി ൻെറ ''ചെരകഥാസാഹിത്വം'' ഇന്നത്തെ കാഥികക്ക്' മാഗ്ഗനിദ്ദേശം നല്ലാൻ അചയ്ക്കാപ്പമാണു'. ഗ്രസ്ഥകാരൻ പരിഹസിക്കുന്ന പല സമ്പ്രഭായങ്ങളും ഇന്നത്തെ കൊള്ളാവുന്ന എഴുത്തുകാർ ഉൂസി യത്തിൽ കയററിവെച്ച' കഴിഞ്ഞിട്ട' കാലം കറെയായി. ശില്പചാതുരിയിണങ്ങിയ കഥകളെപ്പററി പ്രൌഢചച്ചുകഠം ആവശ്യമാണം'. ''മാതൃഭൃമി''യുടെ പൂസ്തകനിരുപണടൊം ഈയവസരത്തിൽ സൂരിക്കരക്കരാണ്. വെവം "Book review" വിൽനിന്നുയന്ന Criticism തന്നെയായുയര ന്നത് ആശാസ്വംതന്നെ. വളരുന്ന എഴുത്തുകാക്ക് കഥാരചനയിൽ പുതിയ ചക്രവാളങ്ങ**ം** തുറന്നു കൊടുക്കാൻ ശ്രദ്ധേയമായ മറെറാത സംഗതികൂടി സൂചിപ്പിയ്ക്കുട്ടെ. നമ്മുടെ ഭാഷ പുതിയ ഭാവ ങ്ങഠംക്കും രീതി ( $\mathrm{Style}$ ) കഠംക്കും ആവിംഷ്ണരണയോഗ്വമല്ലാതായിത്തിന്നിരിയുടുന്നു. പൊറെറക്കാട്ട് മുമ്പൊരിയ്ക്കൂൽ വളരെ വ്യക്തമായും ഈ വസ്തുത വെളിപ്പെടുത്തി. ഈയിടെയാണ് തകഴിയും ഇതേ പരാതിയാവത്തിച്ചത്. ഭാഷാകുളകികളും ഗവേഷകന്മാരും ഇക്കായ്പ്രതിൽ അലസരായില്ലെങ്കിലേ സമഗ്രമായ ഒരു വളച്ചിയെ പ്രതീക്കിക്കാൻ സാധിക്കയുള്ള.



KHAN BAHADUR P. M. ATTAKOYA THANGAL.

#### ഖാൻബഹദൂർ പി. എം. ആററക്കോയത്തങ്ങഠം

ദേശാ വഴിക്കോട്ടെ ഒരു പുരാതന മസ്സീം കുടുംബമായ പുതിയ മാളികക്കൽ തറവാട്ടിൽ 1895 ൽ ജനാബ് ആററക്കോയത്തങ്ങടാം ജനിച്ചു. ഖാൻബഹദ്ദർ പി. എം. മുത്തക്കോയ ത്തങ്ങളാണ് അദ്ദേഹത്തിന്റെ പിയാവ്. കോഴിക്കോട്ടെ എണ്ണപ്പെട്ട മസ്സീം കുടുംബങ്ങളിൽ ഒന്നാണ് മാളികക്കൽ തറവാട്ട്. ഈ കുടുംബത്തിലെ അംഗങ്ങടാം പണ്ടേക്ക് പണ്ടെ സാമൂ എവും സാമുദായികവുമായ സേവനത്തിൽ താൽപര്വം പ്രദശിപ്പിച്ചിരുന്നു. കോഴിക്കോട്ട് പുതിയമാളികക്ക് മുമ്പിലുള്ള റോഡ് അദ്ദേഹത്തിന്റെ പിതാവായ മുത്തുക്കോയത്തങ്ങളുടെ പരിശ്രമഹലമായി കോഴിക്കോട്ട് മുനിസിച്ചാലിററി പരിഷ്കരിച്ചതിനെത്തുടന്നാണ് ആ റോഡിന്മ് 'തങ്ങടാം റോഡ്' എന്ന പേർ വന്നത്ര്.

മസ്ലീമിങ്ങാം പൊതുവേയും സെയിദനാർ (തങ്ങനാർ) പ്രത്യേകിച്ചും അന്ന് മതപര മായ വിദ്യാഭ്യാസത്തിലല്ലാതെ ലൌകികവിദ്യാഭ്യാസത്തിൽ ഒട്ടും തന്നെ താൽപര്യം പ്രദര്ിപ്പി ച്ചിരുന്നില്ല. എന്നാൽ ഖാൻബഹദ്ദർ മുത്തക്കോയത്തങ്ങാം തൻറെ പുതനെ മതപരമായ വിദ്യാഭ്യാസത്തിനുശേഷം സ്ഥലത്തുള്ള കുററിച്ചിറ മുനിസിപ്പാൽ സ്ക്രൂളിൽ ചേത്ത്ക് പഠിപ്പിച്ചു. വിദ്യാഭ്യാസവിഷയത്തിൽ അദ്ദേഹം വളരെ ശ്രദ്ധപതിപ്പിക്കുകയും ചുരുത്തിയ കാലംകൊണ്ട് ലോകവ്യാപാരത്തിൽ വിജയിയായിത്തീരുന്നതിന്ന് വേണ്ട വിജ്ഞാനം സമ്പാദിക്കുകയും ചെയ്തു.

ചെറുപ്പം മുതൽക്കുന്നെ പൊതുക്കായ്ക്കുവസക്കനായിരുന്ന അദ്ദേഹം 1918 ൽ കോഴിക്കോട്ട് മുനിസിപ്പാൽ കൌൺസിലിലെ ഒരംഗമായി. 1920 മുതൽ അദ്ദേഹം രാഷ്ട്രീയ രംഗത്തം കാര്യമായി പ്രവത്തനം ചെയ്യവാൻ തുടങ്ങി. അതിന്നുപുറമെ അവശമായ സ്വസമ ഭായത്തിൻെറ നാനാമുഖമായ പുരോഗതിയെ ലക്ഷ്യമാക്കിക്കൊണ്ടുള്ള പല സംരംഭങ്ങറാക്കും അദ്ദേഹം നേതുത്വം നൽകീട്ടുണ്ടും. 1920 ൽ അദ്ദേഹം ഖിലാഫത്ത് കമ്മിററിയുടെ പ്രസിഡണ്ടായി. മുസ്ലീം സമുഭായത്തിൻെറ പുരോഗതിക്കായി പ്രവത്തിച്ചിരുന്ന ഒരു സംഘടന യായിരുന്നും അത്ര്. 1921 ലെ മലബാർ ലഹളക്കശേഷം സ്ഥാപിതമായ മാപ്പിള അമിലി യോറേഷൻ കമ്മിററിയിലെ ഒരംഗമായിരുന്നും, മലബാറിലെ മാപ്പിളമാരുടെ ദുരിതഗിവാര ണത്തിന്നും അദ്ദേഹം വളരെ യത്നിച്ചു.

വിട്ടുാഭ്യാസവിഷയത്തിൽ മലബാറിലെ മസ്റ്റീമിങ്ങരം അക്കാലത്ത് വളരെ പിന്നോ ക്കമായിരുന്നു എന്നു' പറഞ്ഞുവല്ലൊ. ഇത് പരിഹരിക്കുന്നതിന്നായി സ്ഥാപിതമായ ഹിമാ യത്തുരം ഇസ്റ്റാംസഭയുടെ നേതൃത്വത്തിൽ നടത്തിവന്നിരുന്ന സ്ത്രൂളിന്റെ സ്ഥാപകന്മാരിൽ ഒരാളാണു' അദ്ദേഹത്തിൻെറ പിതാവ്. തൻെറ പിതാവിൻെറ മരണശേഷം തങ്ങരം അവർ കഠം അത് ഏറൊടുക്കുകയും അതിനെ ഒരു ഹൈസ്ത്രൂളാക്കി ഉയത്തുകയും ചെയ്തു. ഇത് മലബാർ മസ്റ്റീമിങ്ങരംക്കായി സ്ഥാപിതമായ ഒന്നാമത്തെ ഹൈസ്ത്രൂളാണ്. അതുമൂലം സാധു ക്കളായ അനവധി കുട്ടികരുക്ക് സൌജന്വവിട്ടുാഭ്യാസം ലഭിക്കുന്നതിന്നു' ഇടയായിട്ടുണ്ടു'.

1922 മുതൽ അദ്ദേഹം കോഴിക്കോട്ട് താലൂക്ക് ബോർഡിൽ ഒരംഗമായി. അടുത്ത വഷം അദ്ദേഹം അതിനെറെ വൈസ്വ്രസിഡണ്ടായി തിരഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ടു. മലബാർ ഡിസ്തിക്ട് ബോർഡിലും അദ്ദേഹം ഒരംഗമായിരുന്നു. വിള്യാള്യാസവിഷയത്തിൽ അദ്ദേഹ ത്തിന്നുള്ള താൽപര്യംകൊണ്ട് അദ്ദേഹം ഡിസ്ത്രിക്ട് എഡുക്കേഷൻ കൌൺസിലിലും, മലബാർ സെക്കണ്ടറി എഡുക്കേഷൻ ബോർഡിലും ഒരംഗമായി തിരഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. 1924 ൽ മലബാറിലുണ്ടായ വെള്ളപ്പൊക്കാമൂലം ഒരിതമനുഭവിച്ചവരെ സഹായിക്കുന്നതിന്നു് അദ്ദേഹം വളരെ പരിശ്രമിച്ചു. അതുപോലെ മാപ്പിള ലഹളയിൽ മുതിയടഞ്ഞവരുടെ അനാഥരായ കുട്ടികളുടെ സംരക്ഷണത്തിനുവേണ്ടി സ്ഥാപിതമായ ജെ. ഡി. ററി. ഇസ്ലാം അനാഥമന്ദിരത്തെ തൻറ സവ്വകഴിവുകളും ഉപയോഗിച്ച് അദ്ദേഹം സഹായിച്ചു. മസ്ലീമിങ്ങളെ യഥാത്ഥമത ബോധവും സേവനസന്നദ്ധതയുമുള്ള ഒരു സമുഭായമാക്കിത്തീക്കുവാൻ വേണ്ടി രൂപീകൃതമായ താണ് അഖിലകേരള മസ്ലീം ഐക്വസംഘം. 1925 ൽ കോഴിക്കോട്ടുവെച്ച് അതിൻെറ ഒരു സമ്മേളനം നടന്നു. ആ യോഗത്തിൻറെ സ്ഥാഗതസംഘാദ്ധ്വക്ഷനായി തിരഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ടത് തങ്ങളവർകളാണും. അദ്ദേഹം വളരെക്കാലം കോഴിക്കോട്ടെ ചിത്തരോഗാസ്പതിയിലെ ഒരു ഓണററി വിസിററ റായിരുന്നും.

സ്വതസ്സിദ്ധമായ സേവനമനോമാവവും രാജ്യസ്സേഹവും അദ്ദേഹത്തിന്നു് രാഷ്ട്രീയ കാര്യങ്ങളിൽ താൽപര്യം ഉളവാക്കി. പൊതുനനക്കായി അദ്ദേഹം വളരെ യത്നിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിനെറ ഫലമായി 1931 ൽ അന്നത്തെ ഗവാമ്മണ്ട് അദ്ദേഹത്തിന്നു് ഖാൻ ബഹദ്ദർ എന്ന ബഹുമതിബിരുടം നൽകി. 1934 ൽ അദ്ദേഹം ഹജ്ജിന്നു പോയി. അതിന്നും പുറമെ ഇറാക്ക് മതലായ അറബിരാജ്യങ്ങളും അദ്ദേഹം സന്ദശിച്ചിട്ടുണ്ട്. 1935 ലാണ് ഗവാമ്മണ്ട് മലബാറിൽ പ്രൊവിൻഷ്യൻ ഹജ്ജ് കമ്മിററി സ്ഥാപിച്ചത്ര്. അതിന്റെ പ്രസിഡണ്ടായി നിയമിരനായതും അദ്ദേഹമാണ്. മലബാറിലെ മസൽമാൻമാർ ബാങ്കളുരിൽ 1936 ൽ മലബാർ മസ്ലീം ജമായത്ത് എന്ന പേരിൽ സ്ഥാപിച്ച സംഘത്തിന്റെ പ്രഥമവാഷികയോഗത്തിൽ ആദ്യോക്യും വഹിച്ചത്ര് അദ്ദേഹമായിരുന്നു. 1936 ലെ ഭരണചരിച്ചാരത്തെത്തുടന്നു നിയോജകമണ്ഡലത്തിൽ നിന്നും മദിരാശി അസംബ് ളിയിലേക്ക് അദ്ദേഹം ബഹുഭ്രരിപക്ഷത്തോടെ തിരഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ടു. അസംബ് ളിയിൽ ഒരംഗമായിരുന്നു കാലത്ത്ര് മാപ്പിളമാരുടെ അവശതകരം പരിഹരിക്കുന്നും അവകാശത്മാം അന്മവദിച്ചുകിട്ടുന്നതിനും അദ്ദേഹം അതൃദ്ധാനം ചെയ്ത്ര.

1939 ൽ അദ്ദേഹത്തിന്നു' വാരുമോഗം പിടിപെട്ടു. എന്നിട്ടും അദ്ദേഹം പൊതു പ്രവത്തനങ്ങളിൽ നിന്നും തിരെ വിരമിച്ചില്ല. 1940 ഏപ്രിൽ 29\_ാംനു- കോഴിക്കോട്ടുവെച്ച്' കൂടിയ മലബാർ ജില്ലാ മസ്ലീം ലീഗ് കോൺഫ്രൻസിൻെറ സ്വീകരണസംഘാദ്ധ്യക്ഷനായി തിരഞ്ഞുടുക്കപ്പെട്ടത്ത് അദ്ദേഹമാണ്'. മസ്ലീമിങ്ങറാക്ക് നവീനവിട്ടുാഭ്യാസം നൽകുന്ന വിഷയത്തിലും അദ്ദേഹം അതൃന്തും ഉത്സുകനായിരുന്നു. പൊന്നാനി മൌനത്തുൽ ഇസ്ലാം സഭയുടെ ആഭിച്ചുത്തിൽ നടത്തിവന്നിരുന്ന മദ്രസയെ ഒരു ഹൈസ്ത്രൂളാക്കിയത്ത് അദ്ദേഹത്തിൻറെ നയവും സാമത്വ്വവും മൂലമാണ്ട്. അദ്ദേഹത്തിൻറെ വ്യവമപുതൻ സെയ്തലവി ജിഫ്രിയെ സാധാരണ തങ്ങന്ന്രുടെ സമ്പ്രദായത്തിൽ നിന്നു് വ്യത്യസ്തമായി ഉപരിവിട്ടുാ മ്യാസം നൽക് ഒരു ബി. ഏ. ബിരുട്ടെ ഡബ്രദായത്തിൽ നിന്നു് വ്യത്യസ്തമായി ഉപരിവിട്ടുാ

ഫറുക്ക് കോളേജിൻെറ സ്ഥാപനത്തിൽ ആററക്കോയത്തങ്ങറും നിവ്വഹിച്ച പങ്ക് എത്രയും സ്കൂത്വഹ്മാണ്ട്. അദ്ദേഹം കോളേജ് ഇടക്കിടെ സന്ദശിക്കുകയും അതിന്നുവേണ്ട തായ ധനശേഖരാത്ഥം കൊച്ചി, കോയമ്പത്തൂർ മുതലായ പല സ്ഥലങ്ങളിലും സഞ്ചരിക്കയും ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. അതിലും ഉപരിയായിരുന്നു പ്രവത്തകന്മാക്ക് അദ്ദേഹം നൽകിവന്ന പ്രോത്സാ ഹനവും പ്രചോദനവും. കോളേജിൻെറ സ്ഥാപനം മുതൽ അദ്ദേഹത്തിൻെ മരണാവരെ തങ്ങളവർകളായിരുന്നു പ്രസ്തേത കലാലയത്തിൻെറ മാനേജിംഗ് കമ്മിദറിയുടെ ഉപാദ്ധ്യക്ഷൻ, !

കറെക്കാലമായി അദ്ദേഹത്തെ ബാധിച്ചിരുന്ന വാതരോഗം പെട്ടെന്നു' വദ്ധിക്കുകയും 1954 ജൂലായി 10ചാംനം കാലത്തു് ഹറൂക്ക് കോളേജിന്നും മലബാറിലെ മുസ്റ്റീം സമുദായത്തിനും എന്നത്തേക്കും നികത്താനാവാത്ത ഒരു വലിയ നഷ്ട്രം വരുത്തിവെച്ചു' അദ്ദേഹം ദിവംഗതനാവുകയും ചെയ്തു. ക്കാദ്ദേഹത്തിന്റെ ആത്മാവിന്നു' നിത്വശാന്തി നേന്തകൊള്ളുന്നു.

#### ചാൻബഹദൂർ വി. കെ. ഉണ്ണിക്കമ്മ സാഹേബ്

മിലമ്പാറിലെ മാപ്പിളസഭോയത്തിന്നും ഫറൂക്ക് കോളേജിന്ന പ്രത്യേകിച്ചും, പൌരാവലിക്ക് പൊതുവേയും മറക്കാൻ സാധിക്കാത്ത ഒരു ദിവസമാണു് 1954 നവമ്പർ 18\_ാംനും. അന്നാണു് ഏതാണ്ട് അരശതാബ്യത്തോളം കാലം നീണ്ടുനിന്ന അവിശ്രമമായ പരിശ്രമങ്ങളിലൂടെ, മലബാറിൻെറ വൈവസായികവും വിദ്യാഭ്യാസപരവും സൗമൂഹ്യവുമായ രംഗങ്ങളിൽ ഫലപ്രദമായി പലതും പ്രവത്തിക്കാൻ സാധിച്ച ഒരു സമുന്നതവ്യക്തി, ഖാൻബഹദ്ദർ വി. കെ. ഉണ്ണിക്കമ്മു സാഹെബ് അന്തരിച്ചത്. ഹരക്ക് കോളേജിൻെറ സ്ഥാപകാദ്ധ്യക്ഷനും കൂടിയായിരുന്ന ആ പുണ്യപുരുഷന്റെ ഒരു സംക്ഷിപ്പുജീവചരിത്രം ഈ വാഷികപ്രസിദ്ധീകരണത്തിൽ ചേക്നേത്ര് തികച്ചം യുക്തമായിരിക്കുമല്ലോ.

1885 ലാണ് ജനാബ് കല്ലടി മൊയ്തീൻകുട്ടി സാഹെബിൻെറ പുതുനായി ജനാബ് ഉണ്ണിക്കതു സാഹെബ് ജനിച്ചത്ര്. സാമ്പത്തികമായി വലിയ കഴിവൊന്നുമുള്ളതായിരുന്നില്ല അദ്ദേഹത്തിൻറ പിതുഗ്രഹം. അന്നത്തെ സമ്പ്രദായമനുസരിച്ച് മതവിട്ടുാഭ്യാസമല്ലാതെ മറെറാനും ഉണ്ണിക്കതുസാഹെബിന്ന് സിദ്ധിച്ചിരുന്നില്ല. പിന്നീട്ട് സചപ്രയത്നാകൊണ്ടു തന്നെയാണ് സാമ്പത്തികരംഗത്തെന്നപോലെ വിട്യാഭ്യാസരംഗത്തും അദ്ദേഹം എണ്ണപ്പെട്ട ഒരു വ്യക്തിയായിത്തീന്നത്ര്.

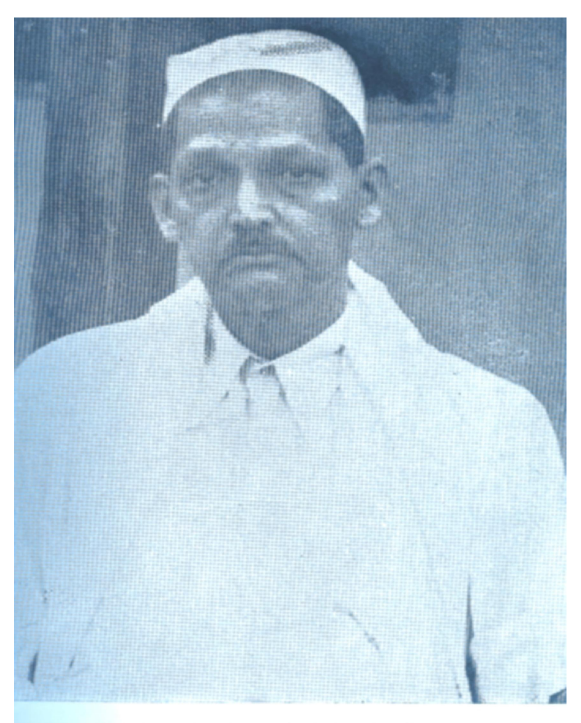
ജനാബ് ഉണ്ണിക്കതു സാഫെബിൻെറ പ്രവത്തനങ്ങരാ ബഹുമഖങ്ങളായിരുന്നു വെന്നു് പറയാം. വ്യവസായരംഗം, വിദ്യാഭ്യാസരംഗം, സാമുദായികരംഗം, പൊതുക്കായ്യാം എന്നിങ്ങനെ പല രംഗങ്ങളിലും അദ്ദേഹം പ്രവത്തിച്ചതായും അതുല്യങ്ങളായ നേട്ടങ്ങരാ ഓരോ രംഗത്തും സമാജ്ജിച്ചതായും കാണാം. ചുരുങ്ങിയ തോതിലുള്ള ഒരു മരക്കച്ചവടക്കാര നായി ഒലവക്കോട്ട് ജീവിതം ആരംഭിച്ച കഥാപുരുഷൻ, വി. കെ. ഉണ്ണിക്കതു സോമിൽ സിൻറ ഉടമസ്ഥനും മണ്ണാക്കാട് റബ്ബർ എസ്റ്റെറ്റ് ലിമിററഡിൻെറ മാനേജിംഗ് ഡയര കൃതം കോഴിക്കോട്ടെ യുനൈററഡ് പബ്ളിഷേഴ്സിൻറ ഡയരക്ടർമാരിൽ ഒരാളം വലിയ ഒരു ജന്മിയും ആയിത്തീൻം. സ്ഥിര പരിശ്രമശീലനായിരുന്ന അദ്ദേഹത്തിൻെറ വ്യവസായ രംഗത്തിലെ നേട്ടങ്ങരാ പ്രത്യേകിച്ചും സ്തുത്വറ്റങ്ങളാണു്.

സാമുദായികരംഗത്ത്, അദ്ദേഹം ഉഴ്ജിമമായും ആത്മാത്ഥമായും പ്രവത്തിച്ചിരുന്നു. മലബാർ ലഹളയുടെ അവസാനത്തിൽ സ്ഥാനത്തും അസ്ഥാനത്തും ശിക്ഷണനടവടികഠുക്ക് വിധേയരായിരുന്ന സ്ഹോദരന്മാരുടെ ഭൂരിതാശ്വാസനത്തിന്ന് സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടിരുന്ന മാപ്പിള അമീലിയോറേഷൻ കമ്മിററിയുമായി ഉണ്ണിക്കുതു സാഹെബിന്റ് അടുത്ത ബന്ധ മാണ് ഉണ്ടായിരുന്നത്. 1924 ൽ ഉണ്ടായ വെള്ളപ്പൊക്കത്തെ തുടന്ന രൂപമെടുത്ത ഭൂരിത നിവാരണപ്രവത്തനങ്ങളിലും അദ്ദേഹം ഉഴ്ജിതമായി പ്രവത്തിച്ചിരുന്നു. കേരളമുസ്ലീം മജ്ലീസ്, മലബാർ മുസ്ലീം ലീഗ് എന്നീ രാഷ്ട്രീയസംഘടനകളിൽ അത്തുകാലത്ത് അദ്ദേഹം പ്രവത്തിച്ചപോന്നു. 1936 ൽ ഖാൻബഹദൂർ ഉണ്ണിക്കുതു സാഹെബ് മദിരാശി അസ്സം ബ് ളിയിലേക്ക് തിരഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ടു. ആ കാലമാവുമ്പോഴെക്കും ഒരു പൊതുപ്പാത്തകൻ,

വിച്ചാച്ചാസപ്പേമി എന്നീ നിലകളിൽ അദ്ദേഹം പ്രസിദ്ധനായിത്തിന്നിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഇത്തരം പ്രവത്തനങ്ങളെ മാനിച്ച് അന്നത്തെ ബ്രിട്ടീഷു ഗവണ്ടെങ്ങ് ഉണ്ണിക്കമ്മു സാഹെബിന്റ് ഖാൻബഹദൂർ എന്ന സ്ഥാനം നൽകി. പാലക്കാട്ട് മൻസിപ്പാലിററിയിലെ ഒരംഗമെന്ന നിലയിലും 1942 മതൽ 1947 വരെ മലബാർ ഡിസ്ത്രിക്ട് ബോർഡ് പ്രസിഡണ്ട് എന്ന നിലയിലും അദ്ദേഹം പ്രശംസാഹ്മായ നിലയിൽ പലഇം പ്രവത്തിച്ചിരുന്നു.

വിച്ചാച്ചാസരംഗത്തുള്ള കഥാപുരുപ്പന്റെ പ്രവത്തനങ്ങളുടെ വിജയക്കൊടിയാണ് ഫറുക്ക് കോളേജ്. മലപ്പറം മസ്ലിം ഹൈസ്ത്രൂരം, മററ അറണിക്ക് കോളേജ്കരം എന്നിവ സ്കൊപനത്തിന്നായി 10,000കയുടെ സംഭാവനക്കാ നൽകിപ്പോന്നു. ഫരക്ക് കോളേജിൻറെ സ്ഥാപനത്തിന്നായി 10,000കയുടെ സംഭാവനയുമായി ആദ്യം മന്നോട്ടുവന്ന അദ്ദേഹം പിന്നീട്ട് അതിൻറെ പ്രസിഡണ്ടം സജീവ പ്രവത്തകന്മമായിത്തിന്നു. പരേതനായ തൻറെ പിതാവിൻറെ സ്കാരകമായി സ്ഥാപിതമായ കല്ലടി ബ്യേളാക്കും കോളേജിലേക്കുള്ള അദ്ദേഹത്തിൻറെ ഗണ്യമായ ഒരു സംഭാവനയാണ്. ശാരീരികമായ അസ്വാസ്വ്വങ്ങളെ അവഗണി ച്ചുകൊണ്ട് പരേതൻ, കോളേജ് അഭിവ്വയിപ്പെടുത്താനുള്ള പരിശ്രമങ്ങളിൽ സജീവമായ ഒരു പടെ വഹിച്ചുപോന്നു എന്നുള്ള് അദ്ദേഹത്തിൻറെ സേവനത്തിപരത്തും മികച്ച ഒരുദാഹരണമാണ്.

ഉത്തമനായ ഒരു സമുദായസ്സേഹി, ഉദാരനായ ഒരു വിദ്വാഭ്യാസപ്രേമി, സമത്വനായ ഒരു വ്യവസായപ്രവത്തകൻ, അസാധാരണ കഴിവുകളോട്ടുള്ളിയ ഒരു പൊതുപ്രവത്തകൻ എന്നീ നിലകളിലെല്ലാം ഖാൻബഹദ്ദർ ഉണ്ണിക്കമ്പു സാഹെബിൻെ സ്ഥാനം അതുല്യമാണ്. അദ്ദേഹത്തിൻെ ചരമംമൂലം സംഭവിച്ച നികത്താനാവാത്ത നഷ്ടത്തിൽ അഗാധമായി വ്യസനിക്കുന്നതോടൊപ്പം അദ്ദേഹത്തിൻെ ആത്മാവിന്ന് നിതൃശാന്തി നേരുകയും ചെയ്തകോള്ളന്നു.



KHAN BAHADUR V. K. UNNIKKAMMU SAHIB.

### Muslim Rule in India.

A. V. Moideenkutty, Senior Intermediate.

It is a fact that the history of a country is the opinion of the historians of that country. The history of a nation is a valuable wealth which the country can be proud of. Unfortunately it is not the case with India. Indian people did not take interest in recording events of their history. On the other hand, when the British came to India, they tried to record Indian history. Their intention was to remain in India as long as possible. They thought that it was one of the best ways to record Indian history in their favour. So they drew great men and great events in black letters. They divided Indian people into Muslims and Hindus and created among them hatred and jealousy, so that they would never live happily. They described Aurengazeb, Alengeer, Tippu and other great men as bigots. Even now, Indian students are taught this history. The result is that they hate the great men of India and admire Clive and Warren Hastings who were not friendly towards India and her people.

But fortunately, after the dawn of our independence the condition has changed. People want to know now what are true and what are false. So they understand the necessity of rewriting Indian history. A great historian, Prof. B. N. Sen remarks that it is necessary that Indian history should be rewritten, describing all the true and hearty things in their own way.

In 712 A. C. Mohamed-ibn-Kasim conquered Sind. It was a land-mark in Indian History. He was the inaugurator of a new era in India. The Muslim rule lasted for about one thousand years in India. The results of the rule were beyond description. The services of Muslim rulers to India were innumberable and varied.

The changes that Muslim rule brought in India were numerous. A scholar and a historian Sri M. N. Roy writes that the influence of Islam through the Muslim rule on Hindu religion was great. A new life was shown to Hindus. It is out of this influence that great religious reformers the Kabir, Tulasidas, Nanak and Chaithania were born. Sri Ram Sharma remarks in his "Mughal Government and Administration" that "the rule of Muslim Emperors was satisfactory. The subjects were quite happy. Their justice and laws were world famous."

It is truly remarked that there is a great share for Muslims in the building of Modern India. The name of 'Hindustan' itself is the contribution of Muslims. During the Muslim rule Hindus and Muslims exerctreated as brothers. They tried their best for the progress of India besithbut considering religion or race.

4.3

V9)[ ]

Unfortunately almost all Muslim rulers were misunderstood. They were described as bigots. One of the causes of the hatred was that they were considered as foreigners. They came to India to attack and take away the property of India. But it is only a misunderstanding. Mohamed Gazni, Mohamed Ghori and Kuthabuddin Ibeck—were foreigners. Likewise some other rulers and among the Mughal kings, Baber and Humayun were foreigners. But when they came to India even they considered India as their motherland and served India. All the other Muslim rulers were pure Indians. They were born and brought up in India. It is necessary to remove such misunderstandings.

Another misunderstanding is that the Muslim rulers were propagandists of their religion. Their idea was to convert Hindus and others to Islam. But truth reveals that this is also the result of ignorance and lack of critical power. It is a fact that the Muslim rulers treated Hindus and Muslims alike. They worked for the progress and prosperity of Indian people without any distinction. When they came to India they never failed to give Hindus complete freedom. They never interfered in their religious matters. Sri Ram Sharma writes:— "They (Muslim rulers) never claimed the right to define the religious belief of their people, Hindu or Muslim. Hindus and Muslims were favoured and punished alike"

Mughal Government and Administration.

Another great historian Prof. Ghoselea states that the Mughals never misused their power in any way. But they utilised all their power for the benefit of their subjects completely. They considered Hindus and Muslims alike and treated them all as brothers. They always cared for the happiness of their subjects.

Sir Jadunath Sarkhar, is a modern historian who took a great interest in the study about Muslim rulers and their administration. He has written a great number of voluines on Muslim rulers. He has tried to wipe out all the misunderstandings about them in these books. He remarks in one his books as follows:— "Under the Mughals Hindus as well as Muslims celebrated their religious ceremonies alike. There was no hindrance for them from the Emperors. But they were helped by the Government".

Another historian remarks that Hindus and Muslims mixed together in Mughal camps and public offices.

Alberuni, a traveller writes in his 'Kithalul Hind' that there was complete freedom for all religious ideas and ideals in the court of Mohamed

Gazni. The story of the plundering of the famous and rich 'Somnath temple' in Gujarath has now become a fable. It is now an open truth that Gazni had not even reached Gujarath.

Muslims and Hindus lived happily. The tomb of Nizamuddin Oulia at Delhi and that of Muinuddin Chisthi at Ajmir attracted Hindus and Muslims. All visited them and paid their homage.

Among Indian rulers, Shershah stands unique. It is very rare to see such able rulers in Indian history. Within five years he built up a firm and peaceful government in India. He dispensed justice without fear or favour. He would be remembered chiefly because of his revenue system. 'Aini Akbari' praises Shershah's achievements. It tells us that Shershah took a step in advance of existing practice by introducing measurement in the place of sharing the crops. All lands were measured and revenue was fixed. The right of the cultivator in the land was recognised. The land under cultivators was theirs. Akbar is said to have followed Shershah in this respect. Moreover Shershah is said to be a 'Nation builder'. Sri Ram Sharma remarks about Shershah that 'considering everything, it will have to be admitted that Shershah gave India a strong and just government'.

The brother-hood and friendship among Muslims and Hindus reached its highest point during the time of Akbar. Akbar is considered to be one of the greatest rulers of India. It is also said that Akbar liked Hindus more than Muslims. Due to this some Muslims revolted against him. It was he who made the first attempt to prohibit the horrible system 'Sathi'. He also married Rajput women and advised others to marry them. When non-Muslims wanted new places of worship as Muslims, he allowed them to build temples and churches at Agra, Lahore, Bombay and Thatta. There was a large number of Hindus in his court. Among 21 important officers in his court, 9 were Hindu like Raj Bir Bal, Bhaghaval Das etc. Rajah Todar Mal became Akbar's finance minister and the highest public servant. When he appointed twelve finance ministers in tweleve provinces in 1594, eight of them were Hindus.

Marrique says that during the reign of Shahjahan killing of animals, considered to be sacred by Hindus, was prohibited and those who violated the law were punished severely.

Aurangazeb Alamgir was another able Muslim ruler. But he was described a bigot as I have mentioned before. It is recorded in history that he destroyed Hindu temples and dismissed Hindu officers. But now left is known that there were causes for his doings. They can be justified.

Anyhow, he was a great ruler and statesman. A great Indian historian Dr. Eswara Prasad says that 'Aurangezeb was one of the greatest and ablest rulers in India'. He never took a single penny from the royal treasury for his own expenditure. He wrote the copies of Holy Quran and sold them and thus got money. He was a man of justice and he never forgave any one who dared to violate the law, whether Hindu or Muslim. Once he said: "If I suffer a single regulation to be violated, all of them will be disregarded". Prof. Ghoselea remarks that 'in the case of justice and law Aurangazeb stands in the highest rank'. He appointed prominent and able Hindus in high positions. Sri P. C. Roy writes "Under Aurangazeb Hindus were rewarded with jagirs and magistrates' offices in large numbers. He appointed prominent Hindus as Governors and Governor Generals. He was gracious enough to appoint a Rajput Hindu as his representative in Afghanistan which was a Muslim majority state". Again, another great historian Sri Rum Sharma writes in his 'Mughal Government and Administration' as follows: Aurangazeb was no worse than his contemporary rulers elsewhere in the world, if anything he was a little better...... The burden of Jazya on the Hindus was no higher than the 'tithes' which the Roman Catholics in Ireland paid for the support of the Protestant church till 1867".

Tippu is another Muslim ruler who is misunderstood. It is a known fact that Tippu and the English were bitter enemies. He tried his best to root out the English form India. In this attempt he became a martyr. The English historians considered him also as a bigot. It is known that his Prime Minister was a Hindu Brahmin named Purnayya. 93 % of his subjects were Hindus. They lived happily without any trouble from the king. He gave Hindus complete freedom of worship. Some of his letters show that he even gave them money from the royal treasury to build temples.

The achievements of Muslim rulers and their services to India are remarkable and will be remembered gratefully for ever. Their achievements are world famous.

Mohamed Gazni established a college, a library and a museum in Gazni. Astronomers like Al-farabi, Asjadi, Farooki, Dakeeki and the author of 'Shahnah' Firdowsi were his courtiers. The court of Delhi sultans were the place of hope and relief to poets and scholars. Logicians like Syed, Poets like Ubaid, Badri, historians like Bari and Scholars like Moulana Issuddin, Moulana Nazimuddin and Alam adorned the courts of

Delhi sultans. The tower of Kutbuddin Ibeck still remains in Delhi commemorating the glory of Delhi sultans. Juma Masjid, which is a great success in the fields of art and architecture was built by Shmsuddin Althamish. Amir Kusru was a great scholar and a poet who lived at the time of Balben. His poems are famous even now. During the time of Mohamed Tughlak there were one thousand schools and seventeen hospitals for free service in Delhi only. One of the great India scholars Sufi Nizamuddin Oulia was his contemporary. All sciences and arts were taught in the colleges which he established in Delhi. During the reign of Feroz Tughlak there were four hundred small rivers and two hundred other sources of irrigation. Moreover there were a hundred bridges, five hundred hospitals and many other public buildings. It was he who put a tower clock for the first time in India.

Baber was a poet and he liked and helped poets. His 'Diary' itself is a contribution to literature. But the achievements are at their zeneth during the reigns of later emperors like Akbar, Shahjahan and Aurangazeb. Art, architecture, Sculpture, Literature, Music and drawing blossomed under the Mughals. Mughal art is a beautiful mixture of Persian and Indian arts.

The Fort at Fatefur and the tomb of Humayun are the greatest contributions of Akbar to art and architecture. But his time was more remarkable for literature and music. There were large numbers of poets and scholars in his darbar. Abdul Khadir Badauni translated 'Ramayana' and some parts of 'Mahabaratha' into Persian. Ibrahim Sir Hindi translated 'Mahabaratha' completely. 'Leelavathi' was translated by Qusaiyya, Upanishads', 'Yogavasishtha' and 'Harivamsha' were also translated. And manyother Perian classics were translated into Hindi. Narahari, Sur Das, Vithal Das, Kumbhal Das, Tulasi Das, Abdurahiman, Mirabai, Matiram Bihari, Rakshan, Keshav, Senapathi were poets and muscians and Bushan, Kulpathi, Lal and Man were historians of his time. Another grand achievement of Akbar was his revenue system. In this respect Shershah was his guide. Before him there was no fixed revenue system. It is

said that the cultivator was better off under Akbar than the tenant of to-day. He paid only one third  $(\frac{1}{3})$  of the gross produce. The right of the land was with the cultivator. Arrangements were taken to guard against damage during warfare or in other adverse circumstances.

The peace and prosperity of Mughal India reached their zenith during the reign of Shahjahan. Europeans were struck with wonder by the wealth of Mughal India during his time. It was one of the causes which tempted the English to come and remain in India. Taj Mahal, Red fort and Peacock throne remain as the greatest contributions of Shahjahan to art and sculpture. Moreover he also took care in collecting books also. It was recorded that in 1642 there were 24000 rare and great books in his library.

Aurangazeb also followed the same way. The mosques built at his time witness it. He was also very careful about the education of his subjects. Hamilton says that in his (Aurangazeb's) time there were four hundred schools in Sind alone. Max Muller writes that when the English came to India there were eight thousand schools in India. Later, it was Mohamed Shah who established 'Jamdar Mandir' observatory.

About Mughal art and architecture a great historian writes as follows:—

"Architecture during Mughal period blossomed forth-with massive forts, grand tombs, superb mosques and magnificient temples. Forts of Akbar and Shabjahan, tombs built by Jahangir and Shabjahan, and Aurengazeb's mosques are among the superb examples of Mughal architecture. Akbar's tomb at Srikandrea, Taj Mahal at Agra sacred to the memory of Mumtaz Mahal, the Pearl Mosque and Humayun's tomb at Delhi testify equally to the taste and judgement of their promoters and to the skill of their executors".

The Muslim rule in India was unique in Indian history. Their services to India especially those of Mughal emperors will ever remain fresh in Indian history. The following words of Ghoselea are worth quoting "if Muslim rule had remained, the Hindu-Muslim problem would never have arisen" in India.

# Meed for A New Historical Out-look.

T. V. Kunhirama Karap, Junior B. A.

CHRONOLOGIES of royal dynasties, affairs of kings and princes etc. are being taught in the form of History. No doubt, chronologies and dates as also some important wars fought and other things form a part of real history. But it forms only a part, a part which is less important when compared to the real body of history. Little importance is given in the teaching of history to the development of society from very primitive stage to the present day. It is yet an unsolved question, as to whether primeval man can be differentiated from the four-footed animal, because the tool-making social man, fought wild nature, survived and spread over the world.

The history of India as we study it to-day was mainly written by western scholars and historians. They have given us a false and distorted form of our history. This history was used by the English rulers of India to demoralise the rising freedom movement and to create an impression in the leaders of the people that compared to world history, its antiquity and its achievements, India and its people were nowhere and that a knowledge of Indian history led to the conclusion that this country and its people were historically destined to be always conquered and ruled by foreign invaders. Geography, climate and culture inevitably doomed us to this fate.

On the other hand in order to disprove the above theory Indian historians want to show that India's history really begins almost with the early history of man, and that even before several thousand years ago India produced the best of everything that man could or will ever make again. They are very particular on this point of our antiquity and the glorious past ages of our civilization. They have developed a craze to prove that not only were we an ancient race but also everything that the civilized world now possesses in Science, philosophy, Politics etc. was known to our ancestors.

This kind of writing of history had its use, no doubt, in our struggle against the British power. It gave the Indian nationalist a certain morale. But it also gave him a false sense of values regarding the past. It made him venerate everything that was past, but had ceased to be of use in the present age or had become a positive hindrance.

Students of history to-day will be amused to read the millions of words spent in arguing, for example, whether the death of Afzal Khan at the hands of Shivaji was moral or not, whether it was ordinary 'murder', 'assassination' or a permissible killing in battle. Many volumes have been written with the motive of refuting the assertions of the British ruling class that India was unfit for parliamentary democratic institutions by showing that ancient India had republics and self-governing democracies. The English people claimed to be the inheritors of the civilizations of ancient Greece and Rome. They claimed for them the first place in ancient civilization and assigned only secondary importance to Egypt and Palestine. They denied that "Mahabarat" had any meaning or reality, and that the 'Vedas' of the Hindus were historical records. They denied that our history could go beyond that of the Greeks, since Alexander conquered some parts of India.

Our historians were a little perplexed at this state of affairs. They began to collect ancient copper-plates, gold coins, stone-engravings and Asoka pillars to unravel the past. But the digging out of a real town, that of Mohanjodaro in Sind led even our European masters to say that India's civilization could be traced to 3000 B. C.! We were not less ancient than the Greeks, Romans or Egyptians! So we are an old country, with a long memory and we can live, fight, survive and go ahead.

The history of the growth of our historical literature is a long one. The sacrifices of our intellectuals to build a consistant story of our historical past were innumerable.

But history for them was not merely a discovery of cold facts or truths which had not been found before, or if found, used wrongly. It was not a dis-interested discovery of facts. The facts were like the marshalling of an army for defence in war. Truths they were, no doubt, but laid out in a way to fight with the enemy.

The writing of history, then, with our scholars in the late nineteenth and early twentieth centuries, was an idealogical weapon employed in the battle of Indian nationalism against the imperialist power. But such a view of history led to nowhere except to a creation of morale and confidence in our fight against the foreign invader. But now India is an independent country and as such we have to change our historical outlook and have to build up our own real history.

#### പരോഗമനസാഹിത്വം

പി. മഹമ്മളകുട്ടി, സീനിയർ ബി. എ.

200നവലോകത്തിനെറ ആവിഭാവം മുതല്ലതന്നെ കലാവാസനയും ഉൽഭ്രതമായിട്ടുണ്ട്. മന്ദ്യാൺ മാനസികമായ വികാസം സംസിധോകന്താ് വിവിധകലാമുല്യങ്ങളുടെ സാന്നിദ്യു തോടുകൂടിയാണ്ട്. കലാപരമായ പുരോഗതിക്കാനസ്തരമായി മന്ദ്യാരിൽ സംസ്താരവും പരിഷ്കാരവും വളൻവന്നു. ഇതിന്നു് ഗണ്യമായ സഹായമുണ്ടായത് കലയിൽ അഗ്രിമസ്ഥാനമലങ്കരിക്കുന്ന സാഹിത്വശാഖയുടെ പരിപോഷണത്താലാണ്ട്. സാഹിത്വം മന്ദ്യ്യാൻ സാന്താരികവും സഭാ ചാരപരവും ചിന്താപരവുമായ വ്യവസ്ഥിതിയിൽ മഹത്തായ, പുരോഗമനോറുഖമായ, പരിവത്ത നമാണ് വരുത്തിയിട്ടുള്ളയ്ക്ക്. സാമൂഹ്യമായ പശ്വാത്തലത്തിലും സാമുദായികമായ ചുറവപാടിവും സാഹിത്വം ചെലുത്തിയിട്ടുള്ള സ്വാധീനം അളവററതാണ്. അസമത്വത്തേയും അനിതിയേയും ചെവരത്തടക്കാൻ അതൊരു പൊൻപിടിയിട്ടു പടവാളായി പരിലസിക്കുകയാണ്.

കാലത്തിന്നറുളലമായി സാഹിത്വവും വിവിധദശകളിൽ നാനാവിധപരിവത്തനങ്ങാക്കാം പ്രേഷ്ടങ്ങാക്കം വിധേയമായി രംഗപ്രവേശം ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. പണ്ട് ജനത് ഇന്നത്തെ ബോംബ് യുഗങ്ങളിലേക്കൊന്നും ഉയന്നിട്ടില്ലാതിയന്ന കാലാത്ര്യ്, രാജാക്കമ്പായുടെ ഏകച്ചതാധിപത്വംഭ്യന രേണത്തിലെ പാവനപരിയുകളായി ചടഞ്ഞുകൂടിയിയന്ന ഘട്ടങ്ങളിൽ അന്നത്തെ അഭിയചിക്കും, ആസക്തിക്കും, പരിതസ്ഥിതിക്കുമന്ദ്യതമായാണ് മിക്ക സാഹിത്വപ്രവത്തനവും ഇപം കൊണ്ടത്ത്. അവയിൽ മിക്കളം രാജാക്കമ്പായുടെ പ്രാഭവവും പൊങ്ങപ്പും കൊട്ടിഘോഷിക്കാനേ പത്വാപ്പുമായിയുന്നുള്ള രാജാക്കമ്പായുടെ പ്രാഭവവും പൊങ്ങപ്പുവും കൊട്ടിഘോഷിക്കാനെ പത്വാപ്പുമായിയുന്നുള്ള താന്തം. സാധാരണ ജനതയുടെ, അവശതകളനുവേിച്ചിരുന്നു അനേകകോടികളുടെ യഥാത്ഥചിത്രം പ്രദ്ധിച്ചിക്കാൻ അന്ത് സാഹിത്വം സാമാന്വമായേ ഉപകരിച്ചിരുന്നുള്ള. മാത്രമല്ല കവിതകളം കാറ്വുങ്ങളെ ഭാവനാസമ്പന്നരായിരുന്ന കവികളുടെ വുക്തിസൊന്ദര്യം കാണമ്പോറം കതിരെടുക്കുന്ന വികാരങ്ങളെ ചിത്വീകരിക്കാനേ ഒട്ടോ പ്രയോജകീഭവിച്ചിരുന്നുള്ള. വിരളമായെ ജിലും ജനങ്ങളുടെ ജീവിതരീതിയും ജനങ്ങളിലുള്ള ദോഷകുറത്തുളം ചുണ്ടിക്കാണിക്കാനം സാഹിത്വം ഉപകരിക്കപ്പെട്ടിരുന്നില്ല എന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ. എങ്കിലും മിക്ക പഴയകൃതികളം ഇന്നതെെ നവീന ശാസ്പ്രീയയുഗത്തിൽ, ജനതയുടേതായ ലോകത്തിൽ, പഴഞ്ചൻ സാഹിത്വത്തിനെറെ കഴിച്ച മുടപ്പെട്ടത്തെ സ്വതായിട്ടെ പരിഗണിക്കപ്പെടുന്നുള്ള.

ഇന്നു് സാഹിത്വം വിവിധശാഖകളായി ജനതയെ സേവിക്കുകയാണ്, അഥവാ സാഹിത്വം കാരന്മാർ നാനാപ്രകാരണെ സേവനോത്യ കരായിരിക്കുന്നു. പ്രകൃതിയുടെ പ്രത്വക്ഷാല്ലാത്ത, പരോ ക്ഷമായ, സൌന്ദര്വവും മോഹനതയും തേടിപ്പിടിച്ച് അവയെ സാഹിത്വകാരണ് ഭാവനയിൽ മാത്രം നിലകൊള്ളുന്ന ഏതാനം വസ്തുക്കളോട്ടപമിച്ചം ഉദാഹരിച്ചും ജനങ്ങറാക്ക് വിവരിച്ചുകൊട്ട ക്കുന്ന പാഴ്വേലകളിൽ മുമ്പെന്നപോലെ ഇന്നു് അധികം കവികളം വ്യാപുതരായിട്ടില്ല. മനുഷ്യൻ ഇന്ദര് വേലകളിൽ മുമ്പെന്നപോലെ ഇന്നു് അധികം കവികളം വ്യാപുതരായിട്ടില്ല. മനുഷ്യൻ ഇന്ദര് പുരോഗമനേ ഇവാണ്ട്. പണ്ടത്തെ പൊട്ടക്കുന്നിൽ തന്നെ കാലാനകാലം കാലൂന്നിനില്ലാൻ മനുഷ്യൻ ഇയുപ്പെടുന്നില്ല. അവാൻ കൂടതൽ സത്വവും, സമ്പാഗ്രവും, നീതിയും, ജിവിതസന്ധാരണ മാഗ്രവും ആരാഞ്ഞു മുന്നേവകയാണ്ട്. മനുഷ്യന്റെറെ ഈ പുരോഗതിയെ തചരിതപ്പെടുത്തുന്നതിൽ സാഹിത്വത്തിനുള്ള മഹത്തായ കഴിവിനെപ്പുററി സാഹിത്വപ്രത്തികഠാക്ക് മതിയായ ബോധമു ഞ്ചായി. അതിനാൽ സാഹിത്വവേദിയിലും പൂരോഗമനം കണ്ടെത്താനും, പുഴയതിനെ നവീകരിച്ചു് പൂള്ളീവനംം ചൈതന്വവും കൊടുത്ത് പോഷിച്ചിക്കാനും, സാധാരണ ജനങ്ങളുടെ വശ്നങ്ങളെ വിജയപൂവും നേരിട്ട് അവക്ക് ഗുണപ്രദേചയ രിതിയിൽ സാഹിത്വത്തെ പ്രയോജനപ്പെടുത്താനും ഭ്രവിഷോ സാഹിത്വകരാനാതരെ ഒരുങ്ങി. അതിനെ വലമായി പുരോഗമനസാഹിത്വം ഉടലെടുത്ത്വം

കല കലയ്ക്കുവേണ്ടിയോ ജീവിത്തിന്നുവേണ്ടിയോ എന്ന പ്രശ്നം മുന്നേറിവന്നപ്പോരം ജീ വിതത്തിനുവേണ്ടിത്തന്നെയെന്ന് സിംഹഭാഗവും സമത്ഥിക്കപ്പെട്ടു. അങ്ങിനെ ജീവിതത്തിന്നുവേ ണ്ടി സാഹിത്വം അരങ്ങേറിയിരിക്കുന്നു. പുരോഗമനവാദികളായ സാഹിത്വവിഷയമാക്കാതെ, സാധാര നെ ജനതയുടെ നീവന്ന ജീവിതയാധാത്വ്വങ്ങളേയും പൊരിയുന്ന അനുഭവങ്ങളേയും സാഹിത്വത്തി ലൂടെ പൊക്കിക്കാണിച്ചു. സാഹിത്വം അവക്ക് കയ്യപ്പെടുന്ന പാവലക്ഷങ്ങളുടെ ഇണയ്ക്കായുള്ള പടവാളായി. സാഹിത്വത്തിന്റെ പഴയ നിയമസാഹിതയുടെ നീരക്കാ ഭേദിച്ച് സാഹിത്വസെ നാനികരം പറത്തുവന്നു. ഏതേതു വൃത്തം സചീകരിക്കണം, എന്തെല്ലാം ലക്ഷണങ്ങളൊത്തിരിക്കുന്നു എന്നുള്ള നിബന്ധനകളിൽനിന്നും, പ്രാസം ഏതുവിധം അന്വയിച്ചിരിക്കുന്നു ഇടങ്ങിയുള്ള അതിത്തിവരമ്പുകളിൽനിന്നും, ഒട്ടേറെ പതറിക്കുടത്ത് സുഗമമായ പന്വാവിലൂടെ തെളിവും മിക വുമറെ ലക്ഷ്യത്തോടെ ആദശ്ശേദ്ധിയോടെ പുരോഗമനസാഹിത്വം അതിന്റെ പ്രവത്തനം കൈ കൊണ്ടു.

ഞ്ഞിനെ, പഴയതെല്ലാം തള്ളപ്പെടേണ്ടതാണെന്നുള്ള കൊണ്ടല്ല, പുതിയ കാലത്തിനൊ ത്ത് ഒരു പരിഷ്യരണവും നവീകരണവും സാഹിത്വത്തിൽ അത്വാവശ്യമാണെന്നു കണ്ടാണ് പുരോ ഗമനപ്രസ്ഥാനം സാഹിത്വത്തിൽ കടന്നുക്കടിയത്ര്. മികച്ച കവികളും തികഞ്ഞ സാഹിത്വകാര നാരുമാണും പുരോഗമനസാഹിത്വത്തിന്റെ പ്രണേതാക്കാം. പുരോഗമനസാഹിത്വത്തിന്റെ ആവി ഭാവത്തോടുകൂടി സാഹിത്വസേവനത്തിന്റെ രീതിയും തരവുംതന്നെ വ്യത്വാസപ്പെട്ടു. ഒരുപിടി പ ണ്ഡിതവര്യക്ക് രസിക്കുവാൻ തക്കുവണ്ണം ഉരുക്കിവാത്ത കടുത്ത വാക്യങ്ങളിൽ ഹിമാലയൻ കൃതി കാം, സാധാരണക്കാക്ക് മനസ്സിലാകാതെയും, ഉപകാരപ്പെടാതെയും, രചിച്ചുവിടുന്നതിനു പകരം ജനങ്ങളുടെ ജീവൽപ്രശ്നങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച് അവക്ക് മനസ്സിലാകുന്ന രീതിയിൽ ലാംലവത്തോടെ കൃതികാം സൃഷ്ടിക്കാൻ പുരോഗമനസാഹിത്വകാരന്മാർ ബദ്ധശ്രദ്ധരായി.

നാഥാസ്ഥിതികന്മാരായ പഴഞ്ചൻ സാഹിത്വകാരനാക്ക് പുരോഗമനസാഹിത്വത്തിന്റെറ പ്രയാണം അത്രയ്ക്ക് രുചിച്ചില്ല. പലരം ശകാരശരങ്ങാം തൊടുത്തുവിട്ടു. വിമശനങ്ങാം അഴിച്ചയ ച്ചു. പക്ഷെ സാധാരണ മനുഷ്യജീവിതത്തെ പ്രതിബിംബിപ്പിക്കുന്നതും അതിനു നേരായ മാഗ്ഗങ്ങാം ചുണ്ടിക്കാണിക്കുന്നതുമായ ഒരു കലാമൂല്വമുണ്ടോ അത്രവേഗം കെട്ടടങ്ങുന്നു. അതു കൂടുതൽ കൂടുതൽ ജീവത്തായി ഉണന്തവന്നു. ഇന്നു സാഹിത്വത്തിന്റെ വിവിധങ്ങളായ ശാഖകളിലും അതിൻറ സചാധീനം വിജയപ്രദേശി ഫലിച്ചിരിക്കുന്നു.

ഇന്നു് പുരോഗമനസാഹിത്വകാരന്മാർ ധാരാളമുന്നു്. അവരെല്ലാം ജനങ്ങറാക്കുവേണ്ടി ത ങ്ങളുടെ കഴിവിന്നനുയോളുമായി സാഹിത്വപ്പോക്കളത്തിൽ അടരാട്ടകയാണു്. സാമൂഹ്വവും, സാമു ഭായികവും, സാമ്പത്തികവും, സാംസ്കാരികവും, രാഷ്ട്രീയവുമായ പശ്ചാത്തലങ്ങറാ ഒരുപോലെ സാ ഹിത്വത്തിന്റെ പ്രവത്തിനും അത്തുളാണു്. അവിടങ്ങളിലെല്ലാം പുരോഗമനസാഹിത്വം മാനുഷി കമൂല്വങ്ങറാക്കായി പ്രവത്തിച്ചുപോരുന്നും അങ്ങിനെ സാഹിത്വം ഒരു പുതിയ പ്രവത്തനരംഗത്തി പൂടെ വിജയപൂവ്വം പ്രയാണം ചെയ്യുകയാണു്. പുരോഗതിയുടെ പമ്പാവിലൂടെ ചരിക്കുന്ന ജനത യിലെങ്ങും പുരോഗമനസാഹിത്വത്തിനെ സാധീനത വിളങ്ങിക്കാണാം. സാഹിത്വത്തിന്റെ മററല്ലാ ഘട്ടങ്ങളേയും മേടിച്ച് പുരോഗമനസാഹിത്വം ഉഴ്ജസ്വലതയോടെ പടിപടിയായി മുന്നേവകയാണു്. സാഹിത്വക്കലവാറയിലേക്കു് അമൂല്വങ്ങളായ നിധികഠം പുരോഗമനസാഹിത്വം വേദിയിൽനിന്നു് ഒട്ടനവധി ഇനിയും പ്രതീക്ഷിക്കാം. Remarks of Dr. Zakir Husain, M. P., Vice-Chancellor,
University of Aligarh.

I had the pleasure of visiting the Farook College with my friend Col. B. H. ZAIDI and was shown round by the Principal. The College was closed for the vacation. So we could not meet But from what we saw of the buildings and the the students. equipment and from our discussions with the Principal we got the unmistakable feeling that an institution is growing here which may well prove to be of great significance for the future of Malabar. What has already been achieved is creditable, but much remains to be done and we trust it will be done. As a residential institution the college will, we hope, be able to avoid the one-sided intellectualism of most of our educational institutions and help effectively in the building up the character of its students, and will show them the way to dedicate this sound character into the service of the highest values. A true educational institution should not be satisfied with less.

Sd. Col. B. H. Zaidi, 30th May 1955. Sd. Dr. Zakir Husain, 30th May 1955.

#### സാഹിത്വകാരൻെറ കടമ

എൻ. പത്തനാഭൻനായർ, Class II.

സാറിത്വം അഥവര കല, അതിന്നു് ഉചിതമായ നിവ്വചനം കൊടുപ്പാൻ പാശ്ചാത്വരം പൌരസ്ത ച്യതമായ പല മഹാന്മാരം പരിശ്രമിച്ചിട്ടുണ്ട്. ''സഹിതയോട്ടാവഃ സാഹിത്യ'' മെന്നും, "വാക്വം രസാത്തകംകാവും" എന്നും സംസ്തരസാഹിതൃകാരന്മായം, "Art is the unselfish வைதிலு, "Art is the criticism of life" form of mind" എന്നു ആർണോഗഡും Art is the human pleasure of mind" എന്നു വിവേ തദന്നത്രപമായ ''മാവനോപസ്കൃതമായ വിചാരം കാനാന്ദനം പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. മാന്തളിരും മലർക്കലയും മകരന്ദവും ലൂടെ പകൻവരമ്പോഴാണ് സാഹിത്വമുണ്ടാവു''ന്നയ്ല്. നിറഞ്ഞ മലയാളഭാഷാമലർവാടിയിൽനിന്നു ഒരു ഗാനകോകിലം ഇങ്ങിനേ പാടി. ''കൃതികഠം അതു "സ്റ്റേഹഗായക"നായ ആശാനല്ലാതെ മററാരുമായിരുന്നില്ല. മനുഷ്ട്വ കഥാനുഗായിക്കാ". Art is the criticism of life" എന്ന നിവ്വചനം ആശയംതന്നേയാണും" അപ്പോഠം ജീവിരത്തിന്റെ പ്രതി കൊണ്ടു മാത്വൂ ആർണോഠംഡ° ഉദ്ദേശിച്ചതായി തോന്നുന്നത്രീ. ബിംബമാണു് സാഹിത്വമെന്നു പ്രസ്തഷ്ടമാവുന്നു. അതുകൊണ്ടു് സമുദായത്തിൽനിന്നു വേറിട്ടുനി ല്ലൂന്ന സാഹിത്വം യഥാത്ഥ സാഹിത്വമല്ല എന്നും സിദ്ധിക്കുന്നു.

സാഹിത്വവും കലയും ഒരു കാലം ജീവിതത്തിൻെ പ്രതിബിംബമായിരുന്നില്ല. അഥവാ അക്കാലത്തു എല്ലാവരും മനുഷ്ഠ്വരായി ഗണിക്കപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. അംബരചുംബികളായ മണിമേട യിൽ കാമിനികളുമൊത്തു ആനന്ദത്തിലാറാടി ജീവിക്കുന്ന - അംഗുലീപരിമിതരായ ചിലരുടെ കുത്ത കയായിരുന്നു അന്നു സാഹിത്വം. എന്നാൽ ഇന്നു കലാകാമിനി സമദായത്തിന്റെ കാമിനിയാണു്. നിത്തലമായ നീലാകാശത്തിലെ വെൺമുകിലിനേയും പാലൊളിന്മുകി പരിലസിക്കുന്ന പനിമതി യേയും, വണ്ണശബളങ്ങളായ പ്രഭാതപ്രദോഷങ്ങളേയും പുളകോദ്ഗമകരമാംവിധം ചിത്രീകരി ച്ചാൽ അന്നു ഉത്തമ കലയായിരുന്നു. കാജാവിൻെറ കീത്തികന്ദളത്തേക്കുറിച്ചും കാജ്ഞിയുടെ സൌ ങ്ങിയാൽ അന്നു് ഉത്തമ കലാകാരനായി; സാഹിതൃകാരനായി. അന്നു കലാകാമിനി ചില സ്ഥാ പിതതാല്പര്വക്കാരുടെ വെറ്റുാട്ടിയായിരുന്നു. ഇന്നത്തെ സ്ഥിതി അതിൽനിന്നു ഇലോം വ്വത്വസ്തമാ ണം'. ആ സ്ഥാപിതതാല്പര്വക്കായടെ ബാലിശമായ മുറ്റാവാക്വമാണം': "കല കലക്ക്വേണ്ടി'' (Art for arts sake) എന്നുള്ളത്. സാഹിത്വം\_കല\_സമദായത്തിൻെറ ഇ നാ സ്വത്താണ്. അതുകൊണ്ടാണ് ''കല ജീവിതത്തിനുവേണ്ടി''യാണെന്ന മദ്രാവാക്വം ജനാഹദയങ്ങ ളിൽനിന്നു ഇരമ്പിക്കോക്കുന്നത്.

"സാഹിതൃകാരൻ മനുഷ്യാത്മാവിൻെറ ഇഞ്ചിനിയറാണന്ദു" സ്റ്റാലിൻ ഒരിക്കൽ പറയുക യുണ്ടായി. ഇതിൽനിന്റും കലക്കും സാഹിതൃത്തിന്നും ജീവിതവുമായി അനുപേക്ഷണീയമായ ബന്ധ മുണ്ടന തെളിയുന്നു. എന്നു മാത്രമല്ല, ബുദ്ധിജീവിയായ മനുഷ്യൻ കാന്തദശിയായ സാഹിതൃകാര ൻ ക്രു സമുദായ പരിഷ്കത്താവുള്ളിയാണെന്നു് നമുക്കു മനസ്സിലാക്കാം. ഒരു യഥാത്ഥ സാഹിത്യ കാരൻ ഭാവനയുടെ കടിഞ്ഞാൺ പിടിച്ചുകൊണ്ടു സമുദായരഥത്തെ പുരോഗതിയുടെ രാജപാത യിലേക്കു നയിക്കണം. സമുദായത്തിൽ അനുദിനമുണ്ടാവുന്ന കൊള്ളുതതായുകളെ ചൂണ്ടിക്കാട്ടി അപഥത്തിലൂടെ ചരിക്കുന്ന-മനുഷ്യാത്താവിനും സൽപഥത്തിന്റെ പൂലനിയിലേക്കു മാഗ്ഗം തെളി യിച്ച് കൊടുക്കേണ്ടതു ഓരോ സാഹിത്വകാരൻേറയും കത്തവ്വുമത്തെ അതിന്ന ഉപോർബലകമായി രിക്കണം ആയാളുടെ സാഹിത്വ**ഴിക്കി**തി

തുലികക്ക് വാളിനേക്കാരം ശക്തിയുണ്ട്. ഈ തത്വത്തിന്ന് വാരംട്ടയർ, എസ്റ്റാം, ഗോക്കി എന്നിവർ ചരിത്രത്തിന്റെ ഉക്സാക്ഷികളാണ്. അതിനാൽ സാഹിത്വകാരന്ന മററാശയുംകാരം സ്മറായത്തിൽ സ്വാങ്ങ് അയുള്ളത്ത്ത് കഴിയും. അത്തെനയിരിക്കേ സൗഹിത്വകാരൻ തൻവ ഇലിക ചലിപ്പിക്കുന്നുള്ള തൃക്കുത്തേട്ടം സത്വനിഷ്യതോടും കൂടിയായിരിക്കണം. സത്വസന്ധരയും, ആത്താത്ഥസ്പോകയും വയ്ക്കായുള്ളവും സാഹിത്വകാരൻറെ അനാപക്ഷീണയങ്ങളായ വ്യ ക്തിഗുണത്തുന്നെ വായുക്കായുന്നുന്നുള്ളത്തെ ഒരു സാഹിത്വകർമൻ സമുദായത്തിന്നും ശാ ക്ഷിഗ്വുക്കുറോ അത്രിക്കായും സംസ്കാരസമ്പിന്നനുള്ളത്തെ ഒരു സാഹിത്വകർമൻ സമുദായത്തിനും ശാ

അപൂണ്ണതയിൽനിന്റെ പൂണ്ണതയിലേക്കുള്ള മനുഷ്യത്വത്തിന്റെ വിജയയാത്രയാണ് ഉത്തമ കലയിലേ ചിന്താഗതിയെന്നു ടോഗസ്തോയി അനുശാസിക്കുന്നു. അപ്പോട് സാമൂഹ്യജീവിതത്തിന്റെ ക്രിയാത്മകമായ പ്രതിഫലനമാണ് ഉത്തമസാഹിത്വം, കല എണ്ടിവയൊക്കെ. ഇതിൽനിന്നു നമുക്ക ഒന്നു മനസ്സിലാക്കാം. സാമുഹ്യവും ധാത്തികവും മനുഷ്യവസ്ത്രിക്കാവ്യാത്ത് ജീവിൽ പ്രത്യങ്ങളായിരി ക്കണം കമ്മയിലോ ഉള്ളടക്കുക്കുന്നു.

സാഹിത്യം കല് ജീവൻഡ് വ്യൂർജ്ജ് വോട്ടിന്റെ പ്രത്യിക്ക് വിദ്രാപ്രിക്കാരി പ്രത്യിക്കായിരിക്കേണ്ട മെന്ന അഭിപ്രായമെന്ന എതിക്കുന്നവര്ണ്ട് പ്രത്യിക്ക് ജീന്റെ ക്രിന്റെ എന്നാൽ യാഥായ്യാത്തിന്റെറ പേരിൽ കാട്ടകയാരുന്നു അഭിശാശംക്കലും ഇത് അന്ധര്യയം കാട്ടകയാരം നയുടെ സാഹിത്യത്തേയും അദ്വേശത്തോയായാരുന്നു അഭിതമായി അലക്കോലുട്ടത്തിയിട്ടത്യേ ഇതിന്തിടയിൽ ബ്രാചിത്സാ ചിത്യകാരയാരം ജീവൻപ്രശ്രവ്യത്യുള്ള ബാഡം പരിചിന്തന്ത്രത്ത്ത്.

പ്രാചീനസാഹിത്യകാരനാർ അവരുടെ ആത്മസംതൃപ്പിക്കുവേണ്ടി മാത്രമാണ് സാഹിത്വ വ്വാപാരം ചെയ്തിരുന്നതു്. അവക്കു സമുദായത്തോദോ, ജീവർപ്രശ്നങ്ങളോടോ യാതൊരു ബന്ധമു ണ്ടായിരുന്നില്ല. കേവലം ഇന്ദ്രിയചരമായ ആനന്ദ്രത്തിനുവേണ്ടി മാത്രമാണ് സാഹിത്വനിത്തിരി ചെയ്യിരുന്നത്. ആനന്ത്രത്തിനുവേണി എന്നും എഴുതികൂട്ടുന്നതിൽ അവക്ക് യാതൊരു മടിയുണ്ടായി കുന്നില്ല. നസ്ക്കാൻ ത്രംഗാര്<sup>ക്</sup>മെന്നാണവരുടെ വാദം. ശ്രംഗാരമില്ലാത്ത് സാഹിത്യം ചക്ഷില്ലാ ത്തെ കഷായംപോലെ ആയിരുന്നു. പച്ചുശൃംഗാരം അഥവാ' ആഭാസശൃംഗാരം അവർ സ്ഥാന് ഈം അസ്ഥാനത്തും കത്തിച്ചെല്ലത്തി. ഇവരിൽതന്നെ വേടറാത വിഭാഗക്കാരുണ്ട്. ജീവിതര്ത്ത് അവർ മടിയെിലും മടിരാക്കിയിലും മാത്രം ദശിച്ചു. ഇവരിൽ അഗ്രഗണ്യൻ മമർഖയ്യാമായിർന്നു. ഖയ്യാ മിന്റെ വബായത്തിൽ പറയുന്നതു നോക്കുക, പ്രാകംവന്ന മന്തിരിപ്പഴംപോലെ തുടുത്ത നിരിഷ . ജെയി വളു സബി, വളുള്ള നാളേക്ക് ചീഞ്ഞടിഞ്ഞു പോകുന്ന ജീവിതത്തിന്റെ ഉന്താദകാരിയായ രസം ആവോളം നുകത്രി നാളേ \_\_നാളേയോ\$ ജീവിതസമുദ്ധികൊണ്ടും വികാര്ച്ചത്തികൊണ്ടും വീ ഞ്ഞം പ്രൈവാൻ കരിക്കുന്ന ദ്രാക്ഷാഫലമായിര് കേ വിട്ടരാതിരിക്ക്നേ വൃക്കുള്ള ധ്വാനിച്ച സമ തം കളയുക്കോ! മാലകരെ അതിന്റെ ചാറിൽ എല്ലാ നെട്ടവിർപ്പ്കൂം എല്ലാ വിഷാരഭാശവം എല്ലാ തേരങ്ങയും അലിഞ്ഞുപോകുട്ടെ.<sup>34</sup> ഇത് കവികളുടെ സകുല്പത്തിറ്റുമോക്ക് ഉത്തയ നിദ്ധത മാണ്ട്. ഈ കവി കല്പനക്ക് ഇംസ്ലാമിളല സചഗ്ഗസങ്കല്പത്തിനോടും കളപ്പാടുണ്ടുന്നു അനാവസാഭരണങ്കി ലം പറഞ്ഞുകൊള്ളകള്! ബിതുസ ബ് റ്രന്റിൽ പറയുന്നു പ്രത്യന്ദ്രവാദ്മയകായ ആ ഇലംസദ് വൃത്തക്കുള്ള താണ്. ഉപവാനങ്ങളും മുന്തിരിത്തോപ്പുകളും, നിറഞ്ഞുവിക്കുന്ന മാത്തടക്കാളാടുകളിയ ചെൺകിടാ

ങ്ങളും, നരഞ്ഞുചൊങ്ങുന്ന പാനപാത്രവുംകൊണ്ടു ആസ്വാള്യതമമായ ആ ലോകം! അവിടെ തെ റവം നണയുമില്ല; അല്ലാഹുവിന്റെ തികവൊത്ത പാരിതോഷികമാണതു. (ഖു. ആ. അധ്യായം\_78)

ഭവഭുതിയും, കാളിഭാസനം ഇതിൽനിന്നും ഒട്ടും പിന്നിലായിരുന്നില്ല. കാളിഭാസൻ അളകാ പുരിയെ ചിത്രീകരിക്കുന്നതു നോക്കുക.

> മിന്നുംപൊന്നേടയിനേലുഡുനിരനിഴലിച്ചെത്രയോ പൂക്കളായി ച്ചിന്നുമ്പോഠം ചന്ദ്രകാന്തത്തറകളിൽ മദിരാചാങ്'ഗിമാരോടുകൂടി, എന്നും സേവിപ്പു കല്ലഭുമലധു മദനോദ്ദീപകം കാമുകന്മാർ നിന്നുദ്ഘോഷംകണക്കമ്മുരജ രവമണഞ്ഞീടവേ സ്നിദ്ധമദ്രം.''

ങളകയിൽ പൊന്നിൻരേണക്കാംമിന്നും മണലും, അമരന്മം കണ്ടുമോഹിക്കുന്ന തൈപ്പെൺ കൊടി കളും, രമ്യാറാർമ്യങ്ങളും നിറയെ, മതിയാവോളം ഉണ്ടെന്നും, അഭിസരണവും മള്യസേവയും സനാഗ്ഗ വിതദ്ധമല്ലെന്നുംകൂടി പറവാൻ കാളിഭാസൻ മടിക്കുന്നില്ല. വിരാഗിയായ ഭർത്തുഹരികൂടി ആദ്യാം പറയുന്നു.

> ംമാലതീ ശിരസി ജ്യംഭണം മുഖേ ചന്ദനം വപ്പപ്പി കടെമാവിലം വക്ഷസി പ്രിയതമാ മദാലസാ സചഗ്ഗ ഏഷ പരിശിച്ചു ആഗമഃ

മടിയിൽ മാലതികസുമവും മുഖത്തു മദനവിലാസവും ഉടലിൽ കുകുമമിശ്രിതമായ ചന്ദനക്കൂട്ടും മാ ത്തട്ടിൽ മദമസ്ഥരന്മായ പ്രിയതമയും, ഇതാണ് ഭർത്തുഹരിയുടെ സചഗ്ഗം. ഇതൊക്കെ കാണിക്കുന്നതു സമുദായത്തിലെ ജീവൽപ്രശ്നങ്ങളിൽനിന്നുള്ള ഒളിച്ചോട്ടവും, ജീവിതത്തിലെ യഥാ**ത്ഥസത്വവും** സൌന്ദര്യവും കാണാനുള്ള കഴിവുകേടും അല്ലാതെ മറൊന്നാണ്<sup>8</sup>

നമ്മുടെ സാഹിതൃകാരന്മാരുടെ അന്ധമായ കാടുകയററത്തേപ്പററിയാണല്ലോ പറഞ്ജവ ന്നിരുന്നതു്. പ്രേമത്തിൻെ മധ്യരമായ നാമം ഉച്ചരിച്ചാണ് സാഹിത്വത്തിലെ സഭാചാരത്തെ അ വർ ദീപാളി കളിപ്പിക്കുന്ന**ള്. പ്രോം, അനുകമ്പ മുതലായ പാവനമു**ടുലവികാര**ങ്ങ**ംക്ക് സാഹി തൃത്തിൽ എപ്പോഴം സ്ഥാനമുണ്ടായിരിക്കം, ഉണ്ടായിരിക്കണം. എന്നാൽ, അശ്ലീലങ്ങരാക്കും, ആമാ സങ്ങരംക്കും സ്ഥാനമുണ്ടായിരിക്കരുളൂ'. അശ്ലീലതകളെ കെട്ടിപ്പുണരുന്നതും, പ്രേമത്തോടും വൈര ഖ്വം പ്രകടിപ്പിക്കുന്നതും ഇന്നൊരു വല്ലാത്ത ഫാഷനായിത്തീന്നിട്ടുണ്ട്. ഇതു രണ്ടും സാഹിത്വത്തി ൻെ വളച്ചുക്ക് വിനാശകരമാണ്. ഭാരതിയരുടെ പ്രാചീനനിവ്ചനപ്രകശം പ്രേമത്തിന്റ് ടൈ വികവിഷയത്തിൽ മാത്രമേ സ്ഥാനമുണ്ടായിരുന്നുള്ള. ജീവാത്മാവും പരമാത്മാവും തമ്മിലുള്ള ബന്ധ ത്തെ അവർ അന്നു പ്രോമെന്നു വിളിച്ചു. ഈ ആശയത്തിന്റെ പരിപകാഹലമായിരിക്കാം 'മി സ്റ്റിസിസം ' പ്രേമത്തിൻെറ പേരിൽ മൃഗീയമായ കാമവികാരംപോലും ചിത്രീകരിക്കാനുള്ള പ്രവ ണത വലിച്ചു കാണുന്നുട്ട്. ഇതു ആശാവഹമല്ല. ഒന്നു അവിതക്കിതമാണു്. ജീവിതത്തിന്റെ യഥാ തഥ പ്രതിഫല നമാണ' സാഹിത്വമെങ്കിൽ പ്രേമത്തിനു. സാഹിത്വത്തിൽ എപ്പോഴം സ്ഥാനമുണ്ടാ യിരിക്കും. പ്രേമം, മനുംസ്വനർറെ സൈസസ്റ്റികമായ ഒരാവശ്വമാണ്. എദയബന്ധത്തിലേപ്പ്ടാനാ ഗ്രഹിക്കുന്ന യുവതിയുവാക്കുന്നാരുടെ പ്രതീക്ഷകളുടേയും വികാരങ്ങളുടേയും, ആകത്തുകയുടെ പ്രതീ കമാണ് പ്രേമം, ലോകത്തിൻെ അസ്തിതചത്തിനു സമുദായത്തിൻെറ സമാരാധ്യമായ ഒരാവ ശൃംകൂടിയാണതു". എന്നുവെച്ചു" ഒരാഠം തന്റെറ മാതാവിനേയും സഹോദരിയേയും മനുഷ്യവംശവ ദ്ധനക്ക് ഉപയോഗപ്പെടുത്തിയാൽ അതു ദൃഗീയമായ കാമവികാരം മാത്രമേ ആകയുള്ള. ഏതു മന ശ്ശാസ്ത്രത്തിനെറ കൂട്ടുപിടിച്ചാലും അമ്മയേയും സഹോദരിയേയും പ്രേമിക്കുന്നത്ര മൃഗീയമായ വൈ കൃതമാണ്. മൃഗത്തിൽനിന്നു മനുഷ്യനെ വേർതിരിക്കുന്നത്ര അവൻറെ സദ്വത്തിയും വിവേചനാ ശീലവുമാണല്ലോ. ആരെല്ലാം എന്തൊക്കെ പറഞ്ഞാലും അതു ഇംഗുപ്പാവഹവും നിന്ദാഹവുമാണ്. അപ്പോറം പ്രേമവും സഭാചാരവും വ്യത്യസ്തമല്ല എന്നു സിദ്ധിക്കുന്നു. സത്വവും സൌന്ദര്യവുംപോലെ അവയെ വ്യതിരിക്തമായി കാണാൻ പ്രയാസമാണ്ട്. പ്രേമം സാഹിത്വത്തിൽ അത്വന്താപേക്ഷിത മാണെന്നു നാം കണ്ടു. അതിനാൽ സഭാചാരത്തെ സാഹിത്വത്തിൽനിന്നു മാററിനിത്താൻ സാധ്യമ ല്ലേനു വരുന്നു.

ഇത്തരുണത്തിൽ നന്തുടെ സാഹിതൃവം സദാചാരവും താമിലുള്ള ബന്ധത്തെ ചിന്തിക്ക ന്നത സന്ദഭോചിതമായിരിക്കുമന്നു വിശചസിക്കുന്നു.

സംസ്കൃതത്തിനെറ ചട്ടുള്ളട്ടിൽ വളന്ന നമ്മുടെ സാഹിത്വം സംസ്കൃതകാരനെ അസ്ഥ മായി അനുകരിക്കയാണ് ഉണ്ടായത്ര്. അവരുടെ ശ്രംഗാരവണ്ണനയും മറവം അവർ അപ്പടി മലയാ ളത്തിലേക്ക് പകത്തി. ഇതിനു ഉഭാഹരണത്തിനു അധികമൊന്നും ചികത്തു നോക്കേണ്ട. ആട്ടക്കു ഥാകാരന്മാരേയും ചസൂകാരന്മാരേയും നോക്കിയാൽ മതി. ഉദാഹരണത്തിന്നായി ഒന്നുരണ്ടണ്ണം ഉദ്ധരിച്ചുകൊള്ളുട്ടെ. സിംഹധ്വജം ആട്ടക്കഥയിൽ രാജാവിനോട്ട് മാത്വ പറയുകയാണ്ട്

> ''വാരിജാസ്ത്രചാരുക്രപ! ടൂരിതപാപ! ......ചെയ്യതിനു പാരമുണ്ടമോഹമിന്നു' സോമബിംബമിതുകാൺക മാമകപ്രാണനായക .......ചെയ്തീടുവാൻ താമസിച്ചിടൊല്ലാമവാൻ''

ജ്ജ നവോഢയായ സ്ത്രീ പറയുന്നതാണെന്നുകൂടി ഓക്കണം! പുരുഷന്മാർകൂടി പറയുവാൻ മടിക്കുന്ന കാര്വമാണ് നവോഢകളായ സ്ത്രീകരം പറയുന്നത്ര്. പൌഞ്ചുകവധം ആട്ടക്കഥയിൽ

> ശ്യാമളാങ്കമെന്നിതു ശങ്കയെന്തിന്നു വൃഥാ\_ വ്യോമതളിമാതന്നിൽ യാമിനീരമണി ......കാമാ തളന്നതിനാൽ സോമനുടെ ഉരസി സൈചരാവസിച്ചിടുന്നു.

എന്തിനേറേപ്പറയുന്നു ഹിന്ദുക്കളുടെ പാരായണഗ്രന്ഥമായ മഹാഭാഗവരത്തിൽ പറയുന്നതു നോക്കുക,

> ''അച്ഛനറിഞ്ഞാലെനിക്കില്ല ചേതമെ... ന്നച്വുതവാക്ക് കേട്ടോരുഗോപീജനം അന്യോന്യമീക്ഷിച്ചു....... നന്നായ്കരംകൊണ്ടു പൊത്തിവന്നീടിനാർ.

ഭക്തിഗ്രസ്ഥമായ കൃഷ്ണഗാഥയിലെ രാസക്രിഡ ഉഭധരിക്കാത്തതാണത്തമം. വെണണിപ്രഭുതികളുടെ ഉദ്ധരണം ഈ ലേഖനത്തേതന്നേ നാററിക്കളയുന്നതുകൊണ്ടു ഉദ്ധരണത്തിനു മുതിരുന്നില്ല. എന്നാൽ നമ്മുടെ പുരോഗമനസാഹിത്വകാരന്മാർ ഇക്കാത്വത്തിൽ കൂടുതൽ വിരുതന്മാരാണു്. അതിന്നവക്ക് മനശ്ശാസ്ത്രത്തിന്റേറയും റിയലിസത്തിൻേറയും ചഞ്ഞാതിത്തമാണുള്ളത്ല്. ചഞ്ജവുഴയുടെ ആശ്രമജീ വിയും, രമണനും, ഒളപ്പമണ്ണയുടെ റബ്ബർവൈഹ് മുതലായ കവിതകഠാ സവ്വവിദിതമായതുകൊണ്ടു് മദ്ധരിക്കുന്നില്ല. ഇന്നത്തെ ചെവകധാസാഹിത്വവും നോവലും ഇതിന്നു എത്രമാത്രം തെളിവെങ്കിലും നൽകും. നമ്മുടെ കഥാസാഹിത്വമായി ഇടപഴകിയ ഒരാറാം 'സാഹിത്വകാരൻ ഫോട്രോഗ്രാഹറാ ന്നന്ദ് തെററിദ്ധരിച്ചുപോകം. ഈയവസരത്തിൽ പുരോഗമനസാഹിത്വകാരനാർ പ്രസിദ്ധീകരിച്ചു നട്ടികവിതാസമാഹാരത്തിലെ ചില വരികളാണ്ട് ഈ ലേഖകന്റെ സ്തരണയുടെ മലർവാടിയിൽ പച്ചപിടിച്ചുനില്ലുന്നത്ക്. വായനക്കാരോട്ടമാപ്പിരന്നുകൊണ്ട് ആ വരികഠാ ഇവിടെ ഉദ്ധരിച്ചു കൊള്ളട്ടെ: "ഒരു പുരുഷനായിരുന്നപ്പോഠാ 'ഇടനാഴികളിലെ അദ്ധരാത്രികളിൽവെച്ച' അത്താത മായ സ്ഥന്തം അന്മയേ സ്ഥന്തം സഹോദരിയേ മാറിമാറി ഞാൻ മോഗിച്ചു." അവോ! നതുടെ പുരോഗമനസാഹിത്വത്തിൻെ പോക്ക്!! എമിലിസോളയേയും, മൊപ്പസാങ്ങിനേയും, ചെക്കോ വിനേയും അനുകരിച്ചു നതുടെ ചെവകഥാസാഹിത്വകാരനാർ കഥയെഴുതി. എന്നാൽ അവരുടെ ഭീവിതവീക്കുണത്തെ അവർ സ്ഥികരിച്ചില്ല. പുരോഗമനത്തിൻെ പടച്ചുട്ടയണിഞ്ഞു' സഭാചാരത്തെ വെല്ലവിളിച്ചു' പുറത്തിറങ്ങുന്നതാണ് ഇന്നു നതുടെ കഥാസാഹിത്വം മിക്കവാവം. "സഭാചാരത്തിനെ താക്കോൽസൂക്ഷിപ്പുകാരും കരുളറപ്പില്ലാത്തവരും വായിക്കുള്ള്"' എന്ന പരസ്വത്തോടുള്ളിയാണ്ട് ഇന്നത്തെ പുസ്തകങ്ങാം പുറത്തിറത്തുന്നത്ത്. അതുകൊണ്ടാണ് ചാട്ടയും മാലയും, കത്താ വിൻറെ അളിയന്നം, എൻറെ ചിത്തക്കഥകളാം. വേശ്വയുടെ ഡയറിയും, കോളേജ് രാവസ്വങ്ങളും, തനിനിറം പബ് ഉദ്യക്ഷേന്നം മറവം ആയിരക്കണക്കായി കമ്പോളത്തിൽ കിട്ടുന്ന്ന്ള്. ആസ്ഥാളക്കൻറെ മുവീതലുന്നുള്ളുന്ന്നെ വെയ്യന്ന ഇത്തരം പുസ്തകരുടെം ഭാവിതലുവേടെ സദാ വാരബോധത്തിൻറെ ശവക്കല്ലറ്റ പണിയും.

പുരോഗമനസാഹിത്വത്തേയും അതിന്റെ പ്രവണതകളേയും പററി സി. ഇ. എം. ജോഡ് പറയുന്നു. "പുതിയൊരു ജീവിതത്തിന്റെ തുടക്കത്തേക്കുറിച്ചുള്ള ബോധം ഇന്നത്തേ കലയിലും സയൻസിലും പ്രവേശിച്ചിട്ടുണ്ട്. പഴയ ആചാരങ്ങള ഭേദിച്ചു പതിയതിനെ പരിരക്കിക്കവാ നുള്ള ആ മനോഭാവം കലയും സയൻസും സചീകരിച്ചു' കഴിഞ്ഞിരിക്കയാണ'. ഇന്നത്തേ കലയുടെ താല്പര്യത്താം കഴിഞ്ഞകാലങ്ങളിലേ നേട്ടത്തളിൽ എന്നതിനേക്കാരം ഭാവിയിലെ സാധ്വതകളി ലാണം' പതിഞ്ഞിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>ം' കഴിഞ്ഞകാലത്തിനെറ കിനാവിൽ മുഴകി പുഞ്ചിരികൊണ്ടു കോഗം zയിരണിഞ്ഞ സാഹിത്വകാരൻ പരിസരങ്ങളുടേയും യാഥാത്ഥ്വത്തിൻേറയും കടുംവെളിച്ചെത്തിൽ കണ്ണു ഇറക്കണം. ഭയനിയമായ ജീവിതപ്പൈകൃതങ്ങറും കാണുമ്പോറം കലാഹുഭയം വിക്ഷുബ്ല മാകുന്നു; വിളംഭിതമാകുന്നു. കലാകാരന്റെ തുറന്നുകിടക്കുന്ന ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വാതായനങ്ങളിൽ കൂടി യാഥാത്ഥ്വങ്ങളുടെ ധവളരശ്ശികഠം അന്തരാത്മാവിന്റെ മണിയറയിലേക്ക് കടന്നു ചെല്ലുന്നു. ധവളരശ്ശി കലാഹുദയത്തിൽ നാനാരസസമ്പൂണ്ണമായ ഒരു ഭാവശബളിമതന്നെ നിമ്മിക്കുന്നു. ആ വിശിഷ്ട സൌനുര്വത്തേയാണ്ട് കലാകാരൻ അനുവാചകപ്പാദയത്തിലേക്ക് പകരുന്നത്ര്. സാഹിത്വത്തിന്റെ മണിക്കോവിലേക്ക് സഞ്ചരിക്കുന്ന ഒരു സഹൃദയന്നു വൈകുണ്ടാമുതൽ വേശ്വാ ലയംവരെ സന്ദ**്**രിക്കേണ്ടിവരും. നഗ്നങ്ങളായ ജീവിതയാഥാ<mark>ത്വ്വങ്ങളെ</mark> ദ്<mark>രിക്</mark>രുമ്പോറും ഒരു താര തമുവരനംതന്നെ ആവശ്യമാണ്. ഈ താരതമുപഠനത്തിൽ നന്മകളെ വേർതിരിച്ചുകാണിച്ചു ഉത്തമ മായതിനെ അനുവാചകൻെറ അന്തർമണ്ഡലത്തിലേക്ക് പകരണം. സമുദായശരീരത്തിലെ പുഴുത്തു നാറിയ വ്രണങ്ങളേ കെട്ടഴിച്ച കാണിക്കുമ്പോറം തന്നെ അതിന്നു കൈകണ്ട ഔഷധം ലേപനം ചെയ്യുകയും വേണം. ഇത്തരം സന്ദഭ്ങളിലെല്ലാം കലാകാരൻറെ സറ്റ്വശക്തിയും പ്രതിയോ ജീവിതാനാഭവങ്ങളെ ആശ്ലേഷിച്ചകൊണ്ട് മാന്നാട്ടപോയേ കീര്ര! നഗ്നസത്വങ്ങളെ പ്രതിചാദി ക്കുന്നതു കലയല്ല. ശാസ്ത്രവും വേദവും അധികാരപൂവ്വം അനുവാചകനെ അനുശാസിക്കുമ്പോടം കല ഇഷ്ടപ്പാണേശചരിയേപ്പോലെ സ്നേഹസ്സിഗ്ധമായ വ്'ശിഷ്ടചേഷ്ടകഠംകൊണ്ടു മധുരമായി മനുഷ്യനെ മാനസാന്തരപ്പെടുത്തുന്നു.

സാഹിത്യകാരനും അവൻറതായ ഒരു തതചശാസ്ത്രമുന്നു്. Ernet Berker പറയുന്നു: The poet is not the mouthpiece of the philosopher, he is himself his own philosopher. സാന്തം താതശാസ്രൂമില്ലാത്ത സാഹിത്വകാരന്നു കാലത്തേ അതിജീവിക്കാൻ കഴി കയില്ല. ബർണാഡ്ഷാ, ടോറാസ്റ്റോയി, ടാഗോർ മതലായവർ ഇതിന്നു മതിയായ തെളിവാകന്നു. സാഹിത്വകാരൻറെ അന്തർമണ്ഡലത്തിൽ ഉറവെട്ടുക്കുന്ന അവിസ്കാണിയമായ അനുഭതികളെ വികാ രജന്വമായ ഭാഷയിൽ സഭാചാരത്തിന്റെ പട്ടുതുലിൽ കൊരുത്താലെ സഹ്വദായഎദായത്തിൽ ഫല പ്രദാരവിധം പരിയു. എം. പി. ശട്ടുണ്ണിനായർ അഭിപ്രായപ്പെട്ടുതുപോലെ ജീവിതത്തിലേക്ക് ഉറക്കാഴ്ച നൽകുന്ന ഒരനുഭവമില്ലാത്ത കലാസ്കയ്ലി കള്ളനാണ്വമാകുന്നു. കലയുടെ നിഷ്പത്തി പത്തെപോയുന്ന വെവം വികാരവായ്ക്കിൽ വിന്നല്ല. ധ്രയുമായ കമ്മകൌശലത്തിൽ നിന്നല്ല പ്രചരണാവശ്യത്തിൽ നിന്നമല്ല. പിന്നേയോഴ് ഭാവഗഭവം ഭാവനാര്രശവുമായ അനുഭവത്തിൽ നിന്നാണ്.

സാഹിത്വകാരൻറെ ലക്ഷ്യം വി. വി. കേ. പാടിയ പ്രകാരമായിരിക്കണം.

"ലോകനന്മക്കായ" മേമ്പേൽ ന്ത്രതനാശയങ്ങളെ— യേകവാൻ നിൻഗാനങ്ങറം പാടുകെൻ കുറേദ നീളെ. കാലഘട്ടത്തിലൂടെ മനുഷ്യൻ വളരാനം കാഴ്യമാം പൈതന്യവും കാന്തിയും കലരാനം, നിൽലസ്സേഹത്തിൻെറ നീരുറവോറീലോകം ധാത്നികാശയത്തിൻെറ പൊന്നലക്കാവാക്കാനം, പാരിൻെറയന്തർനാദം നുകൻപൊങ്ങുംനിൻെറ പാട്ടുക്കാം പരമാത്ഥപ്രേരണാപ്രദങ്ങാതാൻ".

സമോയത്തിന്റെ ജീവൻപ്രശ്നങ്ങളുടെ കളമ്പടി കേട്ടുകൊണ്ടു ധാമത്തിലധിച്ചിരമായ ഒരു വ്യരന ലോകത്തിലേക്കായിരിക്കണം സാഹിത്വകാരൻറെ നിത്വജാഗത്രകമായ പ്രയാണം. ടാഗോർ ഒരി ക്കൽ പറഞ്ഞളപോലെ "We want to go through to prepare ourselves for our social duties for sharing the burdens of our fellow beings" ഇതിന്നായി കക്ഷി വ്യത്വാസങ്ങാം വിസൂരിച്ചു' വളരേണ്ട പ്രവണരകളെ വളത്തിയും തളരേണ്ട പ്രവണരകളെ തകത്തം ഭാവോത്മസിരമായ ഭാവനയെ പെസ്വാകാണ്ടു' സ്വായത്തമാക്കി ഭാസ്വാമായ ഭാവിയെ കെട്ടി പ്രതോർ മാത്രമെ നമക്ക് വിശ്രമത്തിന്നവസമേള്ള.

#### Unemployment in India.

P. Bhaskaran, Junior B. Com.

UNEMPLOYMENT constitutes a grave threat to our country's economy. With the passing of every year, this problem is becoming increasingly complex. It looms large in all spheres of production. Unemployment among all sections of workers, including factory workers and agricultural workers is mounting daily. This acute position is being aggravated by retrenchment being resorted to in basic industries like textiles and jute. It is abundantly clear that all the difficulties and bad leaderships are the consequences of unemployment. The entire agrarian economy is cracking up, despite many land reforms due to the fall in prices of agricultural commodities and the existing high cost of living. The magnitude of this problem can be better understood only when one looks into the unemployment figures. The situation in cities is no better where thousands of workers including technicians are being thrown out of jobs daily. India is the only country where engineers and technicians are unemployed. Even though production has risen with regard to textiles and jute, it is not accompanied by increase in employment. Even in the third year of "Five year plan" unemployment is mounting. The registered unemployed has increased from 288971 in 1950 to 589000 in 1954, the third year of the Five Year Plan. To add to this, industries engaged in different kinds of production are often found to resort to retrenchment. The real state of affair is that with the increase in work-load and intensification of labour in various forms more is being produced with less workers and consequently employers stand to gain—cottage and small scale industries which form the sources of livelihood for millions are declining. The present conditions of hand-loom weavers are so deplorable that they deserve all help from government. The government and the planning commission have proved inadequate to deal with this most vital problem. The government did not properly understand this problem when the Five Year Plan was drafted. But later on the alarming increase in the number of the unemployed forced the government, to make provision for this problem. The expenditure during the first "Five Year Plan," originally placed at Rs. 2069 crores, has subsequently been raised to Rs. 2239 crores. This addition of Rs. 170 crores was primarily intended to increase employment opportunities. But the situation has not improved, on the contrary it has deteriorated. This reveals that the Five Year Planning Commission's approach to this most vital issue is unrealistic. The Finance Minister has plainly admitted, that the government could not tackle the problem of unemployment. From the progress report of the Five Year Plan, it has been ascertained that the rate of invesment had

been far below the target laid down in the plan. In the first three years only 40% of the expenditure proposed over the five year period was incurred by Government. Investment in the private sector has been only 40% of the total estimate of Rs. 233 crores. Capital formation could not be secured without some basic changes in the economic system of the country. The experience of other countries, which have made rapid development, bears testimony to the fact that the instrument of public ownership and rigid control in respect of private sector, is necessary, besides the usual techniques of taxation and borrowing, so that the existence of private sector my not prove detrimental to the nation's interests. The high light of the year is the government's permission to introduce rationalisation scheme in big industries. This is a very important subject, pregnant with consequences, in as much as it would affect millions and the future economic stability of the country depends on this most vital issue. It has already been proved that it is futile to enter into a hopeless race against modern technology. It is no longer profitable to push on with antiquated machines. Mechanisation will no doubt help to bring down the cost of production and the entire consumer class stands to gain. But the other aspect which is more important cannot be ignored. Rationalisation schemes had to meet with violent opposition from the labour side. This antagonism towards mechanisation is rooted in the cause, that this process automatically leads to unemployment.

It is not only confined to big industries alone, but it extends also to even smaller industries. Up till now, mechanisation has cost 25000 jobs and if all the mills are modernised, another 40000 will be thrown out of jobs. Moreover, large schemes of modernisation, will take years to put into effect. It is perfectly clear, that rationalisation cannot but have disastrous repercussions on the country's economy. Employers, aided and abetted by Government, justify this offensive measure on the pretext that it will enable Indian industries to compete in the foreign market. But at present, only big industrial magnates stand to gain by these schemes.

It is only by increasing the national wealth and exploiting the potential resources of the country to the best advantage and by removing the unequalities and disparities among the various classes that this problem can be solved in a satisfactory manner. To do this, the whole economic structure of the country should be reconstituted on a socialistic pattern. Government must place rigid control over private sector. It should not be allowed to operate in a way detrimental to the nation's interest. The fundamental object should be the gradual replacement of private ownership by public ownership, because unemployment is inherent in a capitalist system of economy.